
 

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA FRONTEIRA SUL 
CAMPUS CHAPECÓ 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ESTUDOS LINGUÍSTICOS 
 
 
 
 
 
 
 
 

CELINA ELIANE FRIZZO 
 
 
 
 
 

 
 

O CONTATO LINGUÍSTICO KAINGANG-PORTUGUÊS EM CHAPECÓ: 
PERCEPÇÕES, USOS, ATITUDES E VALORIZAÇÃO DA CULTURA LINGUÍSTICA 

DOS KAINGANG  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CHAPECÓ 
2025 

 
 
 
 
 

 



 

 
 
 

 
CELINA ELIANE FRIZZO 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

O CONTATO LINGUÍSTICO KAINGANG-PORTUGUÊS EM CHAPECÓ: 
PERCEPÇÕES, USOS, ATITUDES E VALORIZAÇÃO DA CULTURA LINGUÍSTICA 

DOS KAINGANG   

 
 
 
 

 

Tese apresentada ao programa de Pós-Graduação em 
Estudos Linguísticos da Universidade Federal da 
Fronteira Sul (UFFS) como requisito para obtenção do 
título de Doutora em Estudos Linguísticos. 

 

Orientador: Prof. Dr. Marcelo Jacó Krug. 

 

 
CHAPECÓ  

2025 
 
 
 
 

 



            Bibliotecas da Universidade Federal da Fronteira Sul - UFFS  

Frizzo, Celina Eliane
   O CONTATO LINGUÍSTICO KAINGANG-PORTUGUÊS EM CHAPECÓ: 
PERCEPÇÕES, USOS, ATITUDES E VALORIZAÇÃO DA CULTURA
LINGUÍSTICA DOS KAINGANG / Celina Eliane Frizzo. --
2025.
   223 f.

   Orientador: Doutor Marcelo Jacó Krug

   Tese (Doutorado) - Universidade Federal da Fronteira
Sul,  Doutorado em Estudos Linguísticos, Chapecó,SC,
2025.

   1. Contato Linguístico. 2. português indígena. I.
Krug, Marcelo Jacó, orient. II. Universidade Federal da
Fronteira Sul. III. Título.

 Elaborada pelo sistema de Geração Automática de Ficha de Identificação da Obra pela UFFS
com os dados fornecidos pelo(a) autor(a).



CELINA ELIANE FRIZZO 
 

       
          

Tese apresentada ao programa de Pós-Graduação em 
Estudos Linguísticos da Universidade Federal da 
Fronteira Sul (UFFS) como requisito para obtenção do 
título de Doutora em Estudos 

O CONTATO LINGUÍSTICO KAINGANG-PORTUGUÊS EM CHAPECÓ: 
PERCEPÇÕES, USOS, ATITUDES E VALORIZAÇÃO DA CULTURA 

LINGUÍSTICA DOS KAINGANG

Linguísticos. 

Este trabalho foi defendido e aprovado pela banca em 05/12/2025. 

 BANCA EXAMINADORA 

    

__________________________________________ 

Prof. Dr. Marcelo Jacó Krug  – UFFS 
Orientador 

   

___________________________________________ 
Prof.ª Dr.ª Fabiane Cristina Altino - USPN 

Avaliadora 

  

___________________________________________ 
Prof.ª Dr.ª Marilúcia de Oliveira Cravo - UFPA  

Avaliadora 
 

 
 

__________________________________________ 
Prof. Dr. Antônio Carlos Santana - UEMS 

 Avaliador 
 
 
 

___________________________________________ 
Prof.ª Dr.ª Adiles Savoldi - UFFS   

Avaliadora 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

Dedico essa tese ao professor Dr. Harald Thun (in memoriam). 
Sua sabedoria e generosidade  

continuarão a guiar nossas pesquisas!   
 
 
 
 
 

 



 

AGRADECIMENTOS 

 

A concretização desta tese representa a conclusão de uma jornada de aprendizado, 

dedicação e, acima de tudo, de um apoio inestimável. Agradeço profundamente a todos que, 

direta ou indiretamente, contribuíram para que este trabalho se tornasse realidade. 

A meu pai, Juarez, minha mãe, Iose, e a meu irmão, Bruno, pelo incentivo em seguir 

os estudos e ir em busca de meus sonhos, pelo suporte nos momentos difíceis, pelas orações e 

pela compreensão da minha ausência. Sem essa rede de apoio, este trabalho não teria sequer 

começado, e eu cheguei até aqui por vocês! 

A meu companheiro de vida, Glaucio, pelo amor, pelo carinho, pela paciência em 

passar dias sozinho enquanto eu estava em frente a livros e ao computador e pela coragem de 

percorrer parte desta jornada ao meu lado. Te amo! 

Minha mais sincera gratidão a meu querido orientador, Prof. Dr. Marcelo, por sua 

confiança, orientação sábia e paciência inesgotável, pelas saídas de campo e pela parceria nas 

idas às aldeias. Seu entusiasmo e palavras de apoio foram o combustível desta pesquisa e serei 

eternamente grata por ter compartilhado seu conhecimento, experiência e, claro, o chimarrão. 

Agradeço aos demais professores do Programa de Pós-Graduação em Estudos 

Linguísticos pela transmissão e compartilhamento do conhecimento, e à coordenação do curso 

pelas assistências fornecidas com atenção e empenho. 

Aos colegas das disciplinas pelas trocas de experiências, aprendizado e palavras de 

ânimo. Também aos colegas do Grupo de Estudos Atlas das Línguas em Contato na Fronteira 

Sul. Em especial, à minha colega Elena Wendling Ruscheinsky, parceira na escrita e 

publicação de artigos, participações e apresentações em eventos. 

Ao Programa de Bolsas Universitárias de Santa Catarina – UNIEDU, mantido pelo 

Fundo de Apoio à Manutenção e ao Desenvolvimento da Educação Superior – FUMDES, 

pela bolsa concedida a mim e a esta pesquisa. Sem dúvidas, o amparo financeiro é 

fundamental para a execução de pesquisas, ainda mais de pesquisas que lidam com coleta de 

dados linguísticos que ainda não se encontram em banco de dados. 

 



 

Aos Caciques das comunidades indígenas, pela recepção e autorização da realização 

das entrevistas. Junto a eles, agradeço à Cléia Salvador e à Vanise Domingues pelo suporte na 

realização das entrevistas.  

Agradeço a cada um dos participantes – indígenas e não indígenas – que 

pacientemente me receberam e compartilharam comigo suas histórias, seus hábitos e 

costumes e a concepção de mundo que cada um carrega consigo e que é repassada de geração 

em geração. 

Agradeço à Universidade Federal da Fronteira Sul por oferecer um ensino público e de 

qualidade a uma menina filha de agricultores que chegou em Chapecó com o sonho de ser 

Mestra e hoje é Doutora! 

E, por último, mas de extrema relevância, querido Deus, obrigada por abençoar esse 

sonho, por me dar forças para concretizá-lo. Teus planos foram muito melhores e maiores que 

os meus! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

RESUMO 

 

O cenário atual de muitos indígenas é a vivência em um contexto multilíngue 

constituído/formado pela(s) língua(s) indígena(s) e pelas variedades do português. Em muitas 

situações, o que têm predominado é o uso de uma única variedade que tende a ser a língua 

portuguesa. Diante disso, nesta tese, objetivamos descrever o contato linguístico 

kaingang-português do Toldo Chimbangue e da Aldeia Kondá em Chapecó - SC, a partir da 

percepção dos participantes, ou seja, nossos dados foram analisados com base no que 

ouvimos daqueles que fizeram parte desse estudo. Para realizar essa investigação, utilizamos a 

teoria metodológica da Dialetologia Pluridimensional e Relacional. Ela converge da 

dialetologia areal que é caracterizada por mínimas variáveis extralinguísticas e por um 

máximo de variáveis linguísticas e da sociolinguística que é caracterizada pelo máximo de 

variáveis extralinguísticas e um mínimo de variáveis linguísticas. Foram selecionados 24 

participantes, entre eles, 8 indígenas da Aldeia Kondá, 8 indígenas do Toldo Chimbangue e 8 

não indígenas que vivem na zona urbana de Chapecó, que chamamos de grupo de controle. 

Todos eles foram selecionados de acordo com os critérios exigidos pelas dimensões da 

metodologia pluridimensional: diatópica (no caso indígena: indivíduos que se autodeclaram 

indígenas e possuíam residência nas aldeias e no grupo de controle: indivíduos que tinham 

nascido e sempre vivido no município), diassexual (homem e mulher) e diageracional (ter 

entre 18 e 36 anos - GI, e ter mais de 55 anos - GII). Os dados apontaram que, segundo os 

participantes, no Toldo Chimbangue, a língua  portuguesa é mais usada em comparação à 

língua kaingang, tanto no ambiente familiar, quanto no social e quem ainda sabe a língua 

ancestral é parte da GII. Na Aldeia Kondá, os participantes afirmaram que, tanto em família, 

quanto nos ambientes em sociedade dentro da comunidade, o kaingang é mais usado que o 

português. De acordo com a percepção dos participantes, na Aldeia Kondá se preserva mais a 

língua kaingang, enquanto que no Toldo Chimbangue falam mais a língua portuguesa. Os 

dados também revelaram que na Aldeia Kondá falar o kaingang é importante e a comunidade 

pratica essa crença, enquanto que no Toldo Chimbangue, os participantes acreditam na 

importância da língua kaingang, mas não usam a língua ancestral em suas interações. Além 

disso, os mais jovens acreditam que os mais velhos falam o kaingang, mas, na verdade, só 

parte deles sabe e poucos usam no dia a dia. O português usado no Toldo Chimbangue é 

denominado de Chimbanguense, pois os falantes observam particularidades em relação ao 

português falado em outros lugares. Durante a análise dos dados, observamos o uso de 

nasalização da vogal ‘i’ na palavra ‘idioma’, em ambos os grupos (pontos) indígenas. Ao 

 



 

contrastar com os dados do grupo de controle, observamos que os não indígenas não realizam 

tal variação. Os dois grupos afirmaram que a mistura de línguas ocorre, bem como o 

empréstimo linguístico entre kaingang e português. E por fim, verificamos que indígenas e 

não indígenas têm pouco contato e o grupo de controle acredita que as comunidades utilizam 

o kaingang nas aldeias e o português fora delas.  

 

Palavras-chave: contato linguístico; Aldeia Kondá; Toldo Chimbangue; português indígena; 

Dialetologia. 

 

 

 



 

ABSTRACT 

 

The current situation of many Indigenous peoples involves living in a multilingual context 

comprising Indigenous language(s) and varieties of Portuguese. In many cases, a single 

variety tends to predominate, which is usually Portuguese. The aim of this thesis is therefore 

to describe  the Kaingang–Portuguese linguistic contact in the Toldo Chimbangue and Kondá 

villages in Chapecó, Santa Catarina, from the participants’ perspectives; that is, our data were 

analyzed based on what we heard from those who took part in this study. To conduct this 

study, we have employed the methodological framework of Pluridimensional and Relational 

Dialectology. This approach combines areal dialectology characterized by a minimal number 

of extralinguistic variables and a maximal number of linguistic variables with sociolinguistics, 

characterized by a maximal number of extralinguistic variables and a minimal number of 

linguistic variables. A total of 24 participants will be selected: 8 Indigenous individuals from 

the Kondá Village, 8 Indigenous individuals from the Toldo Chimbangue, and 8 

non-Indigenous individuals living in the urban area of Chapecó, who we call the control 

group. All participants were selected according to the criteria required by the dimensions of 

the pluridimensional methodology: diatopic (in the case of the Indigenous group, individuals 

who self-identified as Indigenous and resided in the villages; in the control group: individuals 

who were born and have always lived in the municipality), diasexual (male and female), and 

diagerational (aged 18 - 36, GI; and over 55, GII). The data showed that, according to the 

participants,the Portuguese language is used more frequently than the Kaingang language in 

Toldo Chimbangue, in both family and social settings. Those who still know the ancestral 

language mostly belong to the GII group. In Kondá Village, participants stated that Kaingang 

is used more often than Portuguese within families and in social environments within the 

community. According to the participants’ perceptions, in Kondá Village people better 

preserve the Kaingang language, whereas in Toldo Chimbangue, people speak more 

Portuguese. The data also revealed that, in Kondá Village, speaking Kaingang is considered 

important, and the community actively practices this belief, whereas in Toldo Chimbangue, 

participants believe in the importance of the Kaingang language but do not use the ancestral 

language in their daily interactions. Furthermore, the younger participants believe that the 

elders know how to speak Kaingang, but, in fact, only some do, and only a few of them use it 

in their daily lives. The variety of Portuguese spoken in Toldo Chimbangue is referred to as 

“Chimbanguense,” as speakers recognize particular features that distinguish it from the 

 



 

Portuguese spoken elsewhere. During the data analysis, we observed the nasalization of the 

vowel “i” in the word “idioma” among both Indigenous groups (points). When compared to 

the control group’s data, we found that non-Indigenous participants did not exhibit this 

variation. Both Indigenous groups reported that language mixing occurs, as well as linguistic 

borrowing between Kaingang and Portuguese. Ultimately, we found that Indigenous and 

non-Indigenous participants have little contact with each other, and the control group believes 

that the communities use Kaingang within the villages and Portuguese outside of them. 

Keywords: linguistic contact; Kondá Village; Toldo Chimbangue; Indigenous Portuguese; 

Dialectology. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

Gráfico 01 - Pergunta 3. Qual dessas línguas você fala melhor?............................................114 
Gráfico 02 - 26. Como aprendeu o português? (Lembretes: escola, contato, trabalho...).......118 
Gráfico 03 - Pergunta 25: Já lhe aconteceu de estar com alguém que sabia a sua língua de 
casa, kaingang, mas insistia em só falar português?............................................................... 123 
Imagem 01 - Foto da palavra kasor em um quadro da escola indígena da comunidade.........130 
Gráfico 04 - Pergunta 26. Como aprendeu o português? (Lembretes: escola, contato, 
trabalho...)............................................................................................................................... 147 
Gráfico 05 - Pergunta 22. Como o indígena aprende o português? (Lembretes: escola, contato, 
trabalho...)............................................................................................................................... 169 

 

 



 

LISTA DE MAPAS 

Mapa 01 - Áreas Kaingang....................................................................................................... 29 

Mapa 02 - Município de Chapecó, o “Velho Chapecó” e principais povoações...................... 44 

Mapa 03 - Localização da zona urbana de Chapecó e os territórios indígenas.........................48 

Mapa 04 -  Famílias linguísticas indígenas no Brasil............................................................... 84 

Mapa 05 -  Distribuição geográfica das línguas e culturas Macro Jê....................................... 85 

Mapa 06 - Dialetos Kaingang segundo Wiesemann................................................................. 88 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 01 - Exemplo de inserção.............................................................................................. 56 

Figura 02 - Exemplo de alternação........................................................................................... 57 

Figura 03 - Exemplo de lexicalização congruente.................................................................... 57 

Figura 04 - Exemplo de  Backflagging..................................................................................... 58 

Figura 05 - Gramaticalização de wan....................................................................................... 63 

Figura 06 - Espaço Variacional e Disciplinas da Variação........................................................99 

Figura 07 - Cruz da DP........................................................................................................... 101 

 

 

 



 

LISTA DE QUADROS 

 

Quadro 01 - Alfabeto kaingang.................................................................................................87 

Quadro 02 - Dimensões de Análise da DP................................................................................99 

Quadro 03 - Cruz de DP adaptada ao grupo indígena do Chimbangue.................................. 107 

Quadro 04 - Cruz da DP adaptada ao grupo indígena da Kondá............................................ 107 

Quadro 05 - Cruz da DP adaptada ao Grupo de Controle.......................................................107 

Quadro 06 - Perguntas: 1. Qual língua mais falam aqui na comunidade? Português, kaingang, 

(guarani)?; 4. Que língua costuma falar na família? e 15. De modo geral, costuma falar mais a 

língua indígena ou português?.................................................................................................112 

Quadro 07 - 4.1. Tem muita gente no lugar que sabe o kaingang?......................................... 113 

Quadro 08 - Pergunta 3. Qual dessas línguas você fala melhor?............................................ 114 

Quadro 09 - Pergunta 26. Como aprendeu o português? (Lembretes: escola, contato, 

trabalho…).............................................................................................................................. 118 

Quadro 10 - Pergunta 7. Tem diferença entre o português que se fala aqui para o português 

que se fala em outras aldeias? Qual a diferença?....................................................................121 

Quadro 11 - Pergunta 8. Tem diferença entre o português que se fala aqui para o português 

que se fala na cidade? Qual a diferença?................................................................................ 121 

Quadro 12 - Pergunta 18. Você tem amigos fóg?....................................................................125 

Quadro 13 - Pergunta 23. Na maioria do tempo você convive mais com indígenas ou com 

fóg?..........................................................................................................................................126 

Quadro 14 - Pergunta 45. Quando você encontra um estranho fora da Terra Indígena/aldeia 

em que língua você fala com ele?........................................................................................... 127 

Quadro 15 - Pergunta 47. Quando fala português, você mistura com a língua kaingang? Se 

sim, o que você mistura e por quê?.........................................................................................128 

Quadro 16 - Pergunta 48. Quando fala a língua kaingang, você mistura o português? Se sim, o 

que mistura e por quê?............................................................................................................ 129 

Quadro 17 - Pergunta 39. De modo geral, quem fala melhor português, o Kaingang do Toldo 

Chimbangue ou da Aldeia Kondá?......................................................................................... 132 

Quadro 18 - Pergunta 37. De modo geral, de todos os tipos de pessoas aqui, quem preserva 

mais a sua língua e costumes de origem?............................................................................... 132 

 



 

Quadro 19 - Pergunta 36. O que sabe da língua do Guarani ou Xokleng? Citar palavras ou 

expressões............................................................................................................................... 133 

Quadro 20 - Perguntas:  1. Qual língua mais falam aqui na comunidade? Português, kaingang, 

(guarani)?; 4. Que língua costuma falar na família?;  3. Qual dessas línguas você fala melhor?; 

e 2. Qual das línguas faladas aqui você acha a mais bonita?.................................................. 139 

Quadro 21 - Perguntas: 15. De modo geral, costuma falar mais a língua indígena ou 

português?; e 14. Em que língua gosta de conversar mais?....................................................140 

Quadro 22 - Perguntas: 9. Que língua seus pais falavam?; 12. Que língua seus avós falavam?; 

e 13. Que língua você fala com seus irmãos quando os encontra?......................................... 141 

Quadro 23 - Pergunta 23. Na maioria do tempo você convive mais com indígenas ou com 

fóg?..........................................................................................................................................142 

Quadro 24 - Pergunta 45. Quando você encontra um estranho fora da Terra Indígena/aldeia 

em que língua você fala com ele?........................................................................................... 144 

Quadro 25 - Pergunta 7. Tem diferença entre o português que se fala aqui para o português 

que se fala em outras aldeias? Qual a diferença?....................................................................144 

Quadro 26 - Pergunta 8. Tem diferença entre o português que se fala aqui para o português 

que se fala na cidade? Qual a diferença?................................................................................ 145 

Quadro 27 - Pergunta 38. Tem diferença entre o português falado em Chapecó e em 

Seara?......................................................................................................................................145 

Quadro 28 - Pergunta 39. De modo geral, quem fala melhor português, o Kaingang do Toldo 

Chimbangue ou da Aldeia Kondá?......................................................................................... 146 

Quadro 29 - Pergunta 26. Como aprendeu o português? (Lembretes: escola, contato, 

trabalho...)............................................................................................................................... 148 

Quadro 30 - Pergunta 48. Quando fala a língua kaingang, você mistura o português? Se sim, o 

que mistura e por quê?............................................................................................................ 150 

Quadro 31 - Pergunta 47. Quando fala português, você mistura com a língua kaingang? Se 

sim, o que você mistura e por quê?.........................................................................................153 

Quadro 32 - Pergunta 37. De modo geral, de todos os tipos de pessoas aqui, quem preserva 

mais a sua língua e costumes de origem?............................................................................... 155 

Quadro 33 - Pergunta 42. Existem situações em que você tem vergonha de falar 

Kaingang?............................................................................................................................... 157 

 



 

Quadro 34 - Pergunta 25. Já lhe aconteceu de estar com alguém que sabia a sua língua de 

casa, kaingang, mas insistia em só falar português?............................................................... 158 

Quadro 35 - Pergunta 2. Quais línguas você acha que os indígenas tanto da aldeia Kondá, 

quanto Toldo Chimbangue mais usam?.................................................................................. 164 

Quadro 36 - Perguntas: 4. Qual delas eles falam melhor?; e 6. E em que língua, você acha que 

os indígenas costumam falar na família?................................................................................ 164 

Quadro 37 - Pergunta 3. Qual língua eles acham mais bonita?.............................................. 165 

Quadro 38 - Perguntas: 8. Você acha que tem diferença entre o português que se fala na aldeia 

para o português que se fala aqui na cidade? Qual a diferença?; e 9. Você acha que tem 

diferença entre o português que se fala aqui para o português que se fala em outras aldeias? 

Qual a diferença?.................................................................................................................... 166 

Quadro 39 - Pergunta 11. Que língua você acha que os kaingang mais antigos costumavam 

usar?........................................................................................................................................ 167 

Quadro 40 - Pergunta 13. De modo geral, o indígena costuma falar mais a língua indígena ou 

português?............................................................................................................................... 168 

Quadro 41 - Pergunta 37. Existem situações em que o indígena possa ter vergonha de falar 

kaingang?................................................................................................................................ 170 

Quadro 42 - Pergunta 42. Quando fala português, o indígena mistura com a língua kaingang? 

Se sim, o que ele mistura e por quê?.......................................................................................171 

Quadro 43 - Pergunta 43. Quando fala a língua kaingang, o indígena mistura o português? Se 

sim, o que mistura e por quê?................................................................................................. 171 

Quadro 44 - Trechos com alguns usos do termo ‘linguagem’................................................ 176 

Quadro 45 - Trechos com alguns usos do termo ‘língua’....................................................... 177 

Quadro 46 - Falantes que usaram a palavra ‘indioma’ no Toldo Chimbangue.......................178 

Quadro 47 - Falantes que usaram a palavra ‘indioma’ na Aldeia Kondá............................... 178 

Quadro 48 - Ocorrências de ‘indioma’................................................................................... 179 

Quadro 49 - Ocorrência da nasalização em outras palavras usadas pelos indígenas.............. 180 

Quadro 50 - Ocorrência de outros termos do dialeto rural..................................................... 181 

Quadro 51 - Perguntas: 1. Qual língua mais falam aqui na comunidade? Português, kaingang, 

(guarani)?; 4. Que língua costuma falar na família? e 15. De modo geral, costuma falar mais a 

língua indígena ou português?................................................................................................ 184 

 



 

Quadro 52 - Pergunta 3. Qual dessas línguas você fala melhor?............................................ 185 

Quadro 53 - Pergunta 26. Como aprendeu o português? (Lembretes: escola, contato, 

trabalho...)............................................................................................................................... 186 

Quadro 54 - Pergunta 45. Quando você encontra um estranho fora da Terra Indígena/aldeia 

em que língua você fala com ele?........................................................................................... 187 

Quadro 55 - Pergunta 7. Tem diferença entre o português que se fala aqui para o português 

que se fala em outras aldeias? Qual a diferença?....................................................................188 

Quadro 56 - Pergunta 8. Tem diferença entre o português que se fala aqui para o português 

que se fala na cidade? Qual a diferença?................................................................................ 189 

Quadro 57 - Pergunta 39. De modo geral, quem fala melhor português, o Kaingang do Toldo 

Chimbangue ou da Aldeia Kondá?......................................................................................... 190 

Quadro 58 - Pergunta 37. De modo geral, de todos os tipos de pessoas aqui, quem preserva 

mais a sua língua e costumes de origem?............................................................................... 191 

Quadro 59 - Pergunta 47. Quando fala português, você mistura com a língua kaingang? Se 

sim, o que você mistura e por quê?.........................................................................................192 

Quadro 60 - Pergunta 48. Quando fala a língua kaingang, você mistura o português? Se sim, o 

que mistura e por quê?............................................................................................................ 193 

Quadro 61 - Falantes que usaram a palavra ‘indioma’........................................................... 194 

 

 



 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

ABA Associação Brasileira de Antropologia 
a.C Antes de Cristo 
ADDU Atlas Diatópico Y Diastrático del Uruguay 
ALCF - OC Atlas das Línguas em Contato na Fronteira: Oeste Catarinense 
ALGR Atlas Linguístico Guarani-Románico 
ALMA Atlas Linguístico-Contatual das Minorias Alemãs na Bacia do Prata 
AMAI Associação dos municípios do Alto Irani 
AP Antes do presente 
CAAE Certificado de Apresentação para Apreciação Ética 
Cia Companhia 
CIMI Conselho Indigenista Missionário 
DP Dialetologia Pluridimensional e Relacional 
CPLP Comunidade dos Países de Língua Portuguesa  
FUNAI Fundação Nacional do Índio 
GI Geração 1 
GII Geração 2 
IBGE Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 
INDL Inventário Nacional da Diversidade Linguística 
IPOL Instituto de Investigação e Desenvolvimento em Política Linguística 
L1 Língua 1 
L2 Língua 2 
LDB Lei de Diretrizes e Bases  
LGA Língua Geral da Amazônia 
LGP Língua Geral Paulista 
LTDA Limitada 
MPF Ministério Público Federal 
OAB Ordem dos Advogados do Brasil 
PALOP Países Africanos de Língua Oficial Portuguesa 
SC Santa Catarina 
SOV Sujeito - objeto - verbo 
SPI Serviço de Proteção ao Índio  
SVO Sujeito - verbo - objeto 
RCLE Registo de Consentimento Livre e Esclarecido 
UHE Usina Hidrelétrica 

 



 

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO....................................................................................................................21 

2 OS KAINGANG...................................................................................................................25 

2.1 TERRA INDÍGENA TOLDO CHIMBANGUE E ALDEIA KONDÁ EM CHAPECÓ, 

OESTE DE SANTA CATARINA............................................................................................. 30 

2.1.1 Terra Indígena Toldo Chimbangue.............................................................................. 30 

2.1.1.1 A comunidade Toldo Chimbangue nos dias de hoje.....................................................35 

2.1.2 TI Reserva Indígena Aldeia Kondá..............................................................................38 

2.1.2.1 A comunidade Reserva Indígena Aldeia Kondá nos dias de hoje................................ 40 

2.1.3 Chapecó...........................................................................................................................43 

3 CONTATO LINGUÍSTICO E SEUS FENÔMENOS.......................................................49 

3.1 CONTATO LINGUÍSTICO E O MULTILINGUISMO..................................................... 49 

3.1.1 O multilinguismo e a troca de códigos..........................................................................54 

3.1.2 Atitudes, crenças e identidade linguística.................................................................... 64 

3.1.2.1 Grupos étnicos...............................................................................................................69 

3.2 POLÍTICAS LINGUÍSTICAS............................................................................................70 

4 COMPOSIÇÃO LINGUÍSTICA DO CONTEXTO INVESTIGADO............................77 

4.1 LÍNGUA PORTUGUESA.................................................................................................. 77 

4.2 LÍNGUAS INDÍGENAS E A LÍNGUA KAINGANG...................................................... 80 

4.3 PORTUGUÊS INDÍGENA KAINGANG.......................................................................... 90 

4.3.1 Estudos do português indígena Kaingang................................................................... 94 

5 ORIENTAÇÃO TEÓRICO METODOLÓGICA: APRESENTAÇÃO DA 

DIALETOLOGIA PLURIDIMENSIONAL E RELACIONAL.........................................97 

5.1 DIALETOLOGIA PLURIDIMENSIONAL E RELACIONAL.........................................97 

5.1.1 Paradoxo do Observador.............................................................................................102 

5.2 METODOLOGIA............................................................................................................. 103 

5.2.1 Dimensões analisadas...................................................................................................103 

5.2.2 Localidades e Perfil dos participantes........................................................................105 

5.2.3 Instrumentos de Coleta de Dados............................................................................... 108 

 



 

6 ANÁLISE PLURIDIMENSIONAL E RELACIONAL DOS DADOS..........................110 

6.1 ORGANIZAÇÃO DA PESQUISA...................................................................................110 

6.2 APRESENTAÇÃO DOS DADOS E ANÁLISE RELACIONAL INTRAGRUPAL - 

TOLDO CHIMBANGUE....................................................................................................... 111 

6.3 APRESENTAÇÃO DOS DADOS E ANÁLISE RELACIONAL INTRAGRUPAL - 

ALDEIA KONDÁ.................................................................................................................. 138 

6.4. DADOS DO GRUPO DE CONTROLE..........................................................................162 

6.4.1 Grupo de Controle....................................................................................................... 162 

6.4.2 Apresentação dos dados do grupo de controle e comparação com dados dos grupos 

indígenas................................................................................................................................ 163 

6.5 NASALIZAÇÃO DA VOGAL ORAL NO INÍCIO DA PALAVRA “INDIOMA”........ 176 

6.6 ANÁLISE RELACIONAL DOS DADOS DA COMUNIDADE DO TOLDO 

CHIMBANGUE E ALDEIA KONDÁ...................................................................................183 

7 CONSIDERAÇÕES FINAIS............................................................................................ 195 

REFERÊNCIAS.................................................................................................................... 200 

ANEXOS................................................................................................................................ 213 

 

 

 

 

 

 



21 

1 INTRODUÇÃO 

 

A vida dos povos indígenas mudou radicalmente seu panorama com a invasão dos 

portugueses em 1500. Costumes e hábitos passaram a sofrer, fortemente, a influência do 

contato com o europeu, inclusive a língua e, assim como os portugueses dizimaram muitos 

grupos indígenas, dizimaram suas línguas. Não satisfeitos, obrigaram aqueles que 

sobreviveram a se comunicar na língua oficial da Colônia, o português. Assim, muitos 

falantes deixaram de usar sua língua materna1 e não lhes foi permitido passá-la às futuras 

gerações.  

Além disso, saber a língua portuguesa foi extremamente necessário para que os grupos 

pudessem alcançar seus direitos, especialmente no que se refere à demarcação de seus 

territórios. Diante disso, o cenário atual, no âmbito linguístico, de muitos indígenas é a 

vivência em um contexto multilíngue, onde distintas línguas estão em contato, indígenas e 

portuguesa, o que promove casos de indivíduos que falam e usam em seu dia a dia mais de 

uma variedade linguística2 e casos de pessoas que usam apenas uma. Em muitas situações, 

predomina o uso da língua portuguesa. A consequência disso é que, de acordo com a 

Fundação Nacional do Índio - FUNAI, uma em cada quatro línguas indígenas corre o risco de 

extinguir-se. Conforme Frizzo, Krug e Horst (2019), no caso kaingang, na Terra Indígena 

Guarita, localizada no Rio Grande do Sul, todos os participantes dominam a língua 

portuguesa, e no caso do grupo feminino, a maior parte das participantes não aprendeu o 

idioma indígena.  

O multilinguismo nas comunidades indígenas se origina na imposição da língua 

portuguesa, sobretudo quando o objetivo do Serviço de Proteção ao Índio - SPI, era integrar 

esses indivíduos à sociedade do não indígena. Além disso, nos dias de hoje, o domínio da 

língua portuguesa se torna um “instrumento de defesa dos direitos legais, econômicos e 

políticos; um meio para ampliar o seu conhecimento e o da humanidade; um recurso para 

serem reconhecidos e respeitados...” (Brasil, 1998, p. 123).  

2 Ao longo do texto vamos alternando os termos língua, variedade ou variedade linguística, uma vez que os 
compreendemos como termos sinônimos, pois de acordo com Coseriu (1982) um dialeto, ou seja, uma variedade, 
intrinsecamente é uma língua: um sistema fônico, gramatical e lexical. Segundo Coseriu (1982) a diferença entre 
um dialeto e uma língua é o status histórico (real ou atribuído), no qual o dialeto é subordinado a outra língua de 
ordem superior. Assim, com base nos postulados de  Coseriu (1982), quando falamos em língua portuguesa ou 
língua kaingang estamos falando de variedades que foram nomeadas, estabelecendo desta forma seus limites, 
mas elas são formadas por inúmeros dialetos/variedades, que não significam outra coisa que não uma língua.  

1 Definimos língua materna como “the language(s) one has learned first and identifies with”(Skutnabb-Kangas; 
Phillipson, 2017, p. 28). Tradução nossa: "a(s) língua(s) que se aprendeu primeiro e com a(s) qual(is) se 
identifica". 

 



22 

Desta forma, o tema desta tese é o estudo do contato linguístico da língua indígena 

kaingang3 com o português em comunidades Kaingang de Chapecó, Oeste de Santa Catarina, 

uma vez que, estudos que envolvam as línguas indígenas e variedades do português indígena 

são urgentes.  

Nesta pesquisa, aprovada sob CAEE 70609923.0.0000.5564, objetivamos descrever o 

contato linguístico kaingang-português do Toldo Chimbangue e da Aldeia Kondá4 em 

Chapecó - SC, a partir da percepção dos participantes, ou seja, nossos dados foram analisados 

com base no que ouvimos daqueles que fizeram parte desse estudo.   

Elaboramos nossos objetivos específicos, bem como as hipóteses para cada um deles. 

Para respondê-los, utilizamos a teoria e metodologia da Dialetologia Pluridimensional e 

Relacional5 (doravante DP), na qual tomamos como base de levantamento e de análise dos 

dados as dimensões diatópica, dialingual, diassexual, diageracional, diafásica e 

diarreferencial, e a partir delas propomos os seguintes objetivos e suas hipóteses: 

1.​ Identificar pela dimensão dialingual, a partir da percepção dos participantes, se os 

membros dos grupos têm usado mais o kaingang ou o português (português indígena) 

em suas relações intragrupais e também intergrupais.  
Hipótese: Nossa hipótese é que a língua indígena, por ser a língua da nação kaingang, 

é a mais usada na comunidade e no seio familiar, enquanto que o português kaingang é mais 

usado fora das aldeias tanto na Aldeia Kondá quanto no Toldo Chimbangue. 

2.​ A partir da dimensão diatópica, verificar em qual comunidade a língua kaingang é 

mais preservada e onde o português é mais usado na percepção dos participantes 

indígenas.  

Hipótese: A nossa hipótese é que quanto mais próximo da área urbana está localizado 

o território indígena, maior é o uso da língua portuguesa (Frizzo, 2017; Krug, 2004, 2011), 

desta forma na Aldeia Kondá se falaria mais o português. 

3.​ A partir das dimensões diageracional e diassexual, elencar quais são as principais 

crenças e atitudes dos participantes indígenas em relação às línguas portuguesa e 

kaingang.  

Hipótese: Pressupomos que os grupos tenham atitudes positivas em relação à língua 

indígena, mas que jovens e idosos por terem experiências diferentes consequentemente 

tenham crenças e atitudes variadas em relação à língua, assim como o grupo masculino e 

5 Conhecida também como geolinguística pluridimensional.  
4  Optamos pela grafia com a letra K para diferenciar as siglas dos participantes de cada grupo pesquisado. 
3 A nomenclatura da língua será escrita com inicial minúscula e a de povo indígena com inicial maiúscula.  

 



23 

feminino. Pressupomos, ainda, que as mulheres utilizam mais a língua portuguesa, como foi 

verificado por Frizzo (2017) na Terra Indígena Guarita com o grupo feminino Kaingang.  

4.​ A partir da relação/comparação dos dados do grupo indígena, observar como o grupo 

não indígena - o Grupo de Controle (doravante GC) percebe o indígena e o que sabe 

sobre ele. 

Hipótese: Com base no estudo de Frizzo (2017), supomos que o GC tem pouco 

contato com os indígenas, limitando-se a encontros esporádicos no centro da cidade, local em 

que os indígenas comercializam o artesanato.  

5.​ Descrever o fenômeno da nasalização da vogal oral no início da palavra 

‘idioma>indioma’, a partir da fala dos participantes indígenas, observado se o mesmo 

fenômeno ocorre no grupo no GC. 

Hipótese: Conforme Gorete Neto (2012, p. 9), o português falado pelos indígenas é 

“um português específico, cuja especificidade traz à tona o fato de que os povos indígenas 

apropriam-se e moldam a língua portuguesa”. Isso nos leva a hipotetizar que ocorram 

variações entre o português falado por indígenas e não indígenas, principalmente quando 

tratamos do fenômeno de nasalização de ‘idioma>indioma’. 

6.​ Identificar, a partir da dimensão diafásica, os participantes indígenas que leram o texto 

em português e em kaingang, bem como, se falaram as dez palavras em kaingang e em 

português do questionário lexical. 

Hipótese: Como nas escolas há o ensino de língua kaingang, supomos que os mais 

jovens conseguem ler os textos nas duas línguas e proferir as palavras do questionário lexical. 

Já os mais velhos não conseguem ler em kaingang, pois na sua época a escola não ofertava o 

ensino da língua, mas são capazes de ler em português e falar todas as palavras nas duas 

línguas. 

7.​ Descrever comentários metalinguísticos realizados pelos indígenas sobre o português 

indígena kaingang, com base na dimensão diarreferencial.  

Hipótese: Nossa hipótese é que os participantes percebam diferenças entre o 

português falado na televisão e na rádio em relação ao português que falam na aldeia e na 

cidade ou que o português é usado em meio ao kaingang e o contrário também ocorra. 

Após a introdução, esta tese apresenta uma contextualização sobre o grupo indígena 

Kaingang e apresenta a história de constituição dos pontos analisados: Toldo Chimbangue, 

Aldeia Kondá e Chapecó, para que a partir disso, o leitor possa compreender toda a parte 

linguística que tratamos. Desta forma, no terceiro tópico, abordamos o contato linguístico e 

seus fenômenos, como o multilinguismo, a troca de códigos, atitudes e crenças linguísticas, 

 



24 

entre outros. A seguir, quarta parte, tratamos da composição linguística do contexto 

investigado, discorrendo sobre a língua portuguesa, a língua indígena e o português indígena. 

No quinto ponto, falamos sobre a teoria metodológica que utilizamos na pesquisa, seguido do 

sexto momento em que apresentamos, descrevemos e relacionamos os dados. Por fim, o 

trabalho encerra-se com as considerações finais.  

 



25 

2 OS KAINGANG 

 

Para compreendermos melhor o contexto em que esta pesquisa foi realizada, faz-se 

necessário traçar a história e o perfil dos participantes. Por isso, nesta parte vamos, 

inicialmente, relatar a origem e o modo de vida constituído pelo povo Kaingang. Em seguida, 

descreveremos a história de demarcação e constituição de cada Terra Indígena (doravante TI). 

Desta maneira, os aspectos culturais do povo Kaingang ajudam a compreender os dados 

coletados.  

A nomenclatura deste grupo indígena - Kaingang - foi introduzida em 1882 por 

Telemaco Borba para nominar os não-Guarani que habitavam os estados de São Paulo, 

Paraná, Santa Catarina e Rio Grande do Sul (Métraux, 1946)6. Até então, eram chamados de 

Coroados devido ao corte de cabelo que costumavam usar: “cabeça calva, sendo o cabelo 

cortado como o de uma escova, horizontalmente, à altura de meia testa…Fica o centro, ou 

parte superior da cabeça, desnudo, formando uma coroa…” (Mabilde, 1983, p. 26)7. 

Conforme Teschauer (1927), os Kaingang são geralmente considerados descendentes dos 

Guayaná e percebemos, pelos estudos realizados, algumas lacunas e contradições que 

impossibilitam afirmar com certeza este fato, pois não fica claro se Guayaná era um grupo 

que precedeu os Kaingang, ou apenas outra nomenclatura atribuída ao mesmo grupo8.  

Estabeleciam-se em pequenos grupos separados por grandes distâncias em seu 

território tradicional que abrangia uma extensa área que compreendia, como já dito 

anteriormente, os estados de São Paulo, Paraná, Santa Catarina, Rio Grande do Sul, atingindo 

o leste do Paraguai e o nordeste da Argentina. Em Santa Catarina, os Kaingang viviam em 

diversas aldeias espalhadas pelo planalto. Optavam, preferencialmente, por lugares mais altos, 

e com grandes pinheiros, para ter bons pontos de observação, com clima frio e muitos cursos 

de água (Mabilde, 1983; Nascimento, 2001; Nötzold, 2003). 

Segundo Nötzold (2003), os falantes da língua kaingang constituíam um vasto grupo 

que partilhava uma mesma visão de mundo, conhecida como Tradição Humaitá. Conforme a 

historiadora, eram indivíduos caçadores-coletores que exploravam o meio em que viviam de 

acordo com a época do ano, dando origem assim a diversos sítios arqueológicos que são 

8 Ver Teschauer (1927, p. 41).  

7 Esta obra de Mabilde foi produzida por suas bisnetas com base em anotações feitas pelo engenheiro belga 
durante o período em que foi prisioneiro dos coroados entre os anos de 1836 a 1866, fato que, para D’Angelis 
em seu texto apresentado na 25ª Reunião Brasileira de Antropologia (2006), é questionável pela falta de registros 
do desaparecimento do engenheiro dado a importância do cargo que ocupava.  

6 Schmitz (2011) afirma que as pesquisas arqueológicas revelam inúmeras situações em que se atesta que houve 
uma longa e pacífica convivência entre os grupos.  

 



26 

encontrados na maioria dos casos ao ar livre e não em abrigos nas rochas, sempre perto de 

rios, lagoas ou algum curso d'água. 

Viviam da caça de animais de pequeno e médio porte, pesca, coleta de frutos, raízes, 

mel e principalmente do pinhão, que era encontrado em grande quantidade nas araucárias, 

além de frutos silvestres (Nötzold, 2003; Teschauer, 1927, Nascimento, 2001). Com o passar 

do tempo, foram modificando suas práticas culturais, passando a trabalhar com cerâmica e 

agricultura de autossuficiência, período no qual passam a ser conhecidos, segundo Nötzold 

(2003), como tradição cerâmica Taquara/Itararé. Ainda, segundo a historiadora, quando 

passam a cultivar plantas para o próprio consumo, os Kaingang tiveram que incorporar outros 

conhecimentos, como as estações do ano, o conhecimento sobre as estrelas, sobre as 

propriedades da terra, entre outros, conhecimentos fundamentais para a prática da agricultura, 

conforme detalha Nötzold (2003, p. 48):  

 
Estes grupos de língua Jê permaneciam em suas aldeias no verão onde colhiam 
milho, sendo que algumas espigas eram armazenadas para o inverno, podendo ser 
utilizadas para fazer farinha ou para o replantio, o que era feito antes da chegada do 
inverno. No inverno eles permaneciam em suas casas subterrâneas onde utilizavam 
os recursos armazenados. No outono realizavam a coleta do pinhão. 
A caça era realizada o ano inteiro, porém com mais intensidade na época de colheita 
do pinhão, pois este alimento atraía também uma grande variedade de animais. Com 
a chegada da primavera, os grupos saíam para outros acampamentos provisórios em 
busca de alimentação.  

 

Passam assim, a ter características seminômades e a partir de 2000 AP9, transformam 

sua forma de habitação, abandonando os acampamentos a céu aberto e constroem estruturas 

subterrâneas. Formavam verdadeiras aldeias que contavam com até 30 unidades dos 

chamados “buracos de bugre” que tinham formas circulares escavadas no chão como um poço 

com dimensões que variam entre 2 e 18 metros de diâmetro e 6 de profundidade10. Sobre a 

cova erguia-se uma cobertura de folhas sustentadas por uma armação de madeira. Nesta 

época, passam a pertencer a tradição Taquara e além de produzir cerâmica, praticam a 

agricultura cultivando milho, feijão, mandioca e amendoim (Meliá, 1984; Nötzold, 2003; 

Nascimento, 2001). Mais tarde, passam por outra modificação, constroem habitações de 

diversas formas e tamanho, cobertas com folhas (Nötzold, 2003).  

10 O Arqueólogo Schmitz (2011) afirma que as casas subterrâneas foram encontradas no oeste catarinense e 
também no planalto do Rio Grande do Sul, até meados de século XIX, porém, a maioria, desapareceu devido a 
ação agrícola. Descendentes dos povos que as utilizaram, os Kaingang e Xokleng, têm pouca lembrança dessas 
estruturas, segundo ele.  

9 Schmitz e Beber (2011) destacam esta característica, por se diferir daquilo que ensinam nas escolas: que os 
povos indígenas eram nômades. 

 



27 

Os Kaingang acreditam que o ser humano é formado pelo corpo e pelo espírito, o qual  

segue existindo depois da morte. (Veiga, 2006). De acordo com Veiga (2000), os Kaingang 

compreendiam a morte como a dissociação entre o espírito e o corpo de uma pessoa, a 

mudança da aldeia atual para a aldeia dos mortos, o numbê.  

Essa “separação” só ocorria porque o espírito deixava a morte chegar, ou seja, ele 

morria porque escolhia sua hora. Não chamavam o morto pelo nome e sim de “falecido”, 

afinal o espírito não sabia que deixava de estar entre os vivos fisicamente. Extinguiam suas 

roças, quebravam os bens e enterravam objetos pessoais junto com o corpo para que este não 

voltasse em busca do que lhe pertencia (Veiga, 2000). Seu nome só era mencionado no 

momento da realização do Kiki11, aproximadamente entre abril e junho, tempo de milho verde 

e pinhão maduro (Meliá, 1984). 

Para Veiga (2000), o Kiki cumpre a função de um segundo enterro. “O maior objetivo 

do Kiki é romper os laços entre os vivos e os fantasmas, conduzindo-os através do ritual à sua 

última morada para que permaneçam em paz” (Nötzold, 2003, p. 59). Realizado com certa 

frequência, durava cerca de 10 dias e reunia todas as comunidades ligadas por laços de 

consanguinidade e afinidade, além da comunidade dos mortos (Veiga, 2000). Ao redor de uma 

fogueira, homens e mulheres dançavam, cantavam e se embebedavam de Kiki, a bebida 

fermentada de 10 a 15 dias e alto teor alcoólico preparada com mel e água, especialmente para 

o momento12 (Veiga, 1994; Possari, 1993). Veiga (1994), relata que o ritual é marcado pela 

reciprocidade entre as metades, pois os rezadores do grupo Kamé faziam orações pelos seus 

mortos do grupo Kairu e vice-versa. 

Kamé e Kairu13 são os fundadores da sociedade Kaingang e são as metades 

exogâmicas e complementares em tudo, uma divisão característica de outros grupos da família 

Jê. Cada uma dessas metades é representada por uma “marca”: Kamé - riscos; Kairu14 - 

pontos, e são usadas no ritual do Kiki, além de definirem o nome dado às crianças de acordo 

com o pertencimento aos grupos, o qual segue a linha paterna (Veiga, 2006; Nascimento, 

2001). Não são somente as pessoas que pertencem às duas metades, mas também os seres da 

natureza, como por exemplo, o sol é Kamé e a lua é Kairu, o lagarto é Kamé e o macaco é 

14 Veiga (1994, p. 84) apresenta uma subdivisão. Nos Kamé haveria a seção de Wonhétky nos Kairu haveria a 
seção Votor.  

13 Shaden (1950) relata o mito da origem dos homens em “A origem dos homens, o dilúvio e outras histórias 
Kaingang”.  

12 Veiga (1994, p. 164) descreve todas as atividades que antecedem a realização do Kiki, que está denominado 
como Kikikoi. 

11 Não colocamos as palavras em kaingang em itálico, pois se ela é falada no país, logo, é uma língua nacional e 
não estrangeira. 

 



28 

Kairu. Essa simetria organiza todas as relações: casam-se na metade oposta15, os remédios se 

tornam eficazes se usados um de Kamé e outro de Kairu (Veiga, 1994; Nacke, 2007). No site 

Povos Indígenas no Brasil16, o texto que descreve o povo Kaingang elucida que “o dualismo 

Kaingang, em seu registro mitológico, oferece uma fórmula de organização social através do 

estabelecimento de regras de descendência e de casamento”.  

Tommasino (2004) explica que quando nascem, os Kaingang têm seus umbigos 

enterrados na terra, e é nesta terra que desejam que seus corpos sejam sepultados quando 

morrerem. A pesquisadora destaca que, devido a isso, pode-se entender porque uma terra 

indígena não é substituível por outra, além de expor a relação dos Kaingang com a terra que 

difere da visão agrária do não indígena:  

 
Essa ligação originária com a terra, a Terra-mãe, permanece nas atividades do 
cotidiano e se reafirma em todos os momentos cruciais das pessoas. Pode-se dizer 
que os Kaingang estão, o tempo todo, metaforicamente ligados à terra. A relação de 
unicidade, Homem-Terra, permeia a vida desde o nascimento até a morte: da terra 
nasceram e a ela retornarão (Tommasino, 2004, p. 152). 

 

Quando adoeciam, utilizavam ervas medicinais extraídas da natureza. Eram os mais 

velhos da comunidade que faziam os tratamentos das doenças e preparavam os remédios 

curativos: chás em infusão ou para massagear as áreas afetadas. Como conheciam e 

aprimoraram constantemente seu conhecimento sobre as plantas, usavam as propriedades 

alucinógenas e venenosas para a caça e pesca (Nötzold, 2004). 

Hoje, aldeado17, o povo Kaingang é um dos mais populosos do Brasil e apresenta 

diferentes narrativas, realidades, contextos e formas de contato e relação com os não 

indígenas. Conforme se vê abaixo, no Mapa 01: Áreas Kaingang, a nação Kaingang vive em 

mais de 30 terras indígenas, distribuídas em quatro estados, o que representa uma parte do 

território tradicional antes ocupado por eles. 

 

 

 

 

 

17 História dos aldeamentos ler: Kaingang - Povos Indígenas no Brasil (socioambiental.org) Acesso em: 
12/12/2023. 

16 Não encontramos autores para este texto que está disponível em: 
https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Kaingang. Acesso em: 24/02/2024. 

15 Para Telêmaco Borba (1882 apud Nacke, 2007) os Kaingang eram polígamos, casavam-se com quantas 
mulheres podiam, mas sem ultrapassar o número de quatro a seis, sempre da mesma família. 

 

https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Kaingang
https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Kaingang


29 

Mapa 01 - Áreas Kaingang 

 
Disponível em: http://www.portalkaingang.org/index_aldeia_mapa_geral_g.htm Acesso em: 24/12/2023 

 

http://www.portalkaingang.org/index_aldeia_mapa_geral_g.htm


30 

Após apresentar as principais características culturais dos Kaingang, destacamos uma 

colocação Nötzold (2004, p. 02 e 03) que nos mostra a realidade das comunidades indígenas 

Kaingang atualmente.  
A tradição e a modernidade estão lado a lado. Não é possível os Kaingáng viverem 
como se o contato com a sociedade não-indígena não os tivesse afetado, pois dentro 
do atual contexto em que estão inseridos, as relações sociais e trocas culturais são 
muito intensas. A proximidade dos centros urbanos, a necessidade da procura de 
trabalho, venda de artesanatos, procura por tratamentos médicos ou odontológicos 
inevitavelmente leva-os em direção ao novo, o desconhecido que se torna familiar e 
por vezes cobiçado; contudo, os Kaingáng mantêm traços culturais muito fortes que 
os diferenciam da sociedade envolvente, principalmente referentes à concepção de 
mundo, relação com a natureza, tratamento dispensado às crianças e nas atividades 
de seu cotidiano. 

 

Assim, compreendemos que as mudanças são inevitáveis e naturais para qualquer 

sociedade, e que, com a validação do postulado de Nötzold (2004, p. 02 e 03), defendemos 

que nenhuma mudança, nenhuma apropriação, tira do indígena sua identidade de ser indígena.  

 
2.1 TERRA INDÍGENA TOLDO CHIMBANGUE E ALDEIA KONDÁ EM CHAPECÓ, 

OESTE DE SANTA CATARINA 

 

​ Nesta seção, descrevemos a história das comunidades indígenas, com base em 

diferentes autores e obras. Apresentamos também, a partir das conversas com lideranças, 

participantes e observações feitas e registradas no caderno de campo, as principais 

características quanto à organização social e cultural nos dias atuais. Em seguida, discorremos 

sobre Chapecó, ponto em que vivem os participantes que compõem o Grupo de Controle 

(GC). 

 

2.1.1 Terra Indígena Toldo Chimbangue 

 

O primeiro ponto de pesquisa que descrevemos é a Terra Indígena Toldo Chimbangue 

que está localizada às margens dos rios Irani e Lajeado Lambedor, a 18 km do centro da 

cidade de Chapecó. Nós começamos a contar a sua história, com base na obra “Toldo 

Chimbangue: História e Luta Kaingang em Santa Catarina”, escrita por D’Angelis (1984) e 

que é fruto dos trabalhos do Conselho Indigenista Missionário - CIMI, a partir da vinda de um 

grupo de indígenas Kaingang insubmissos do Rio Grande do Sul ao Irani, por volta de 1856. 

Liderados por Antônio Chimbangue, eram considerados foragidos e não poderiam 

 



31 

apresentar-se em um aldeamento do governo, por isso, permaneceram em pleno sertão, em 

meio às matas, em território considerado de Vitorino Kondá, o qual era aliado deste grupo.  

​ Segundo a memória da própria comunidade, Antônio Chimbangue foi o grande líder 

do grupo por ser o mais velho, tendo o auxílio do jovem Salvador. Os dois, seriam os únicos 

sobreviventes do grupo de Manoel Grande que atacou a Fazenda Três Serros no Rio Grande 

do Sul.  

​ Antônio Chimbangue e outros assentaram-se na parte mais alta do terreno, onde havia 

pinhal e taquara, enquanto Salvador se estabeleceu às margens do Lajeado Sítio Velho, região 

em que prevaleciam madeiras como canela, angico, grápia, cedro, etc. Independente da 

localização, viviam da caça, da pesca e da agricultura (CIMI, 1984; Nacke; Bloemer, 2007). 

​ No final do século XIX, os indígenas participaram da extração de erva mate. Ao 

mesmo tempo chegavam ao território grupos de indígenas vindos do Rio Grande Sul, fugindo 

dos conflitos oriundos da Revolução Federalista. Por volta de 1850, por meio da Lei de 

Terras, muitos caboclos18 são expulsos de suas propriedades e buscaram refúgio no Toldo 

Chimbangue. Essas pessoas foram recebidas como membros da comunidade indígena, pois 

aceitaram viver segundo os costumes e leis dos Kaingang e submeteram-se às suas 

autoridades (CIMI, 1984; Piovezana; Facco; Onghero, 2017). 

Em 1919, a companhia colonizadora Luce, Rosa & Cia LTDA adquiriu terras (as 

terras do Toldo Chimbangue) dos descendentes da Baronesa de Limeira, de São Paulo. Sobre 

essas terras, tem-se registro que, em 1891, o governo do Paraná concedeu o título e realizou a 

medição de um imóvel denominado “Barra Grande” que foi adquirido pelo Barão de Limeira 

(Savoldi; Renk, 2012; D’Angelis, 2014). 

A companhia dividiu as terras em lotes rurais ou colônias de dez alqueires. Com a 

omissão do Serviço de Proteção ao Índio - SPI, para regularizar as terras indígenas, os 

agricultores19 vindos das velhas colônias agrícolas do Rio Grande do Sul foram se instalando 

na área. Isso fez com que a população indígena e sertaneja, se obrigasse a deixar o local que 

estavam e também a trabalhar como agregados dos colonos, ou trabalhar de favor para eles, 

principalmente quando uma grande gleba de terra foi vendida pela companhia aos irmãos 

Severino e Giocondo Trentini, os quais passaram a revendê-las aos colonos, cerca de 1.576,89 

hectares (Piovezana; Facco; Onghero, 2017; Nacke; Bloemer, 2007). 

19 Conhecidos como colonos, o grupo é reconhecido como pessoas vindas do Rio Grande do Sul, descendentes 
de alemães, italianos e poloneses, com grande experiência no cultivo da terra (Radin e Corazza, 2018). 

18 Conforme Poli (1995, p. 149) “a população que sucedeu à indígena e miscigenou-se com esta foi a dos 
luso-brasileiros, mais conhecidos como caboclos”. 

 



32 

Em 1951, a própria empresa Luce, Rosa & Cia procurou o SPI para pedir a 

transferências dos indígenas para poder vender o espaço de terra que estavam usando, afinal, 

o número de indígenas era pequeno e não sabiam aproveitar a terra e suas riquezas, logo, não 

era justo que atrapalhassem o progresso da colonização (CIMI, 1984; Nacke; Bloemer, 2007).  

A partir da década de 50, o SPI colocou os indígenas em sistema de trabalho escravo, 

dando condições de vida precária e desumana. Na década seguinte, não houve mudanças, os 

Kaingang do Irani seguiram sendo pressionados a deixar as próprias terras ou realizar 

contratos que os colocavam na condição de agregados ou meeiros (CIMI, 1984; Nacke; 

Bloemer, 2007).  

Em 1972, para apagar a ascendência indígena, foi oferecido o curso Mobral e 

documentação como certidão de nascimento e identidade aos Kaingang que permaneciam nas 

terras. Os últimos 100 hectares foram vendidos e sem nenhum palmo de terra, um grupo de 

indígenas dirigiu-se até o Posto Indígena Xapecó. Contudo, o responsável os orientou a 

retornarem para suas terras, pois a FUNAI iria tomar providência, o que nunca aconteceu 

(CIMI, 1984). 

É neste momento, que os indígenas começaram a lutar pela recuperação de suas terras, 

recebendo o apoio principalmente do CIMI e outros agentes, como a Associação dos 

municípios do Alto Irani (AMAI), Associação Brasileira de Antropologia (ABA), Ordem dos 

Advogados do Brasil (OAB) de Santa Catarina, religiosos como o Arcebispo da Arquidiocese 

de Chapecó, D. José Gomes, estudantes, professores que exigiam os direitos à comunidade 

indígena (Piovezana; Facco; Onghero, 2017; Nacke; Bloemer, 2007).  

Em 1973, o grupo dirigiu-se ao Chefe do Posto Indígena Xapecó reivindicando 

providências. Em 1979, procuraram ajuda novamente, mas a situação seguiu sendo ignorada. 

Até que em 1982, eles encaminharam um ofício à 4ª Delegacia Regional da Funai com 

denúncias sobre as violências que vinham sofrendo. Os colonos passaram a intimidar a 

população indígena cada vez mais, destruindo suas plantações, ateando fogo em suas casas e 

até mesmo atirando contra os indígenas em locais públicos (Nacke; Bloemer, 2007). Este 

ofício marcou a Etnohistória do país como um importante documento para a compreensão da 

política indigenista oficial no final do século XX (CIMI, 1984). 

Em 1984, a Funai nomeou um Grupo de Trabalho a fim de elaborar um relatório que 

pudesse fundamentar a ocupação das terras. O CIMI teve um papel fundamental auxiliando o 

grupo neste processo, resgatando documentos, a história e dando suporte jurídico ao grupo. 

Graças a isso, em 30 de dezembro de 1985, pelo Decreto presidencial nº 92.253/85, metade 

das terras reivindicadas foram reconhecidas aos indígenas, sendo 988 hectares ao longo do rio 

 



33 

Irani, e 1 hectare foi demarcado isoladamente para garantir o direito territorial sobre um 

cemitério identificado20. Este tempo foi marcado por tensões, uma vez que os colonos se 

sentiam ameaçados e com medo de não serem indenizados. Contudo, até setembro de 1986, os 

colonos haviam sido reassentados  (Bloemer; Nacke, 1996). 

Bloemer e Nacke (1996) relataram que as benfeitorias deixadas pelos  colonos foram 

aproveitadas pelas famílias indígenas, fato que promoveu a dispersão destas por toda área, 

mas sem deixar de manter os membros que possuíam parentesco afastados. Ao lado destas 

casas, construíram pequenos ranchos de chão batido, o que, conforme as autoras, foi uma 

forma de reinventar um modo de vida singular e retomar a tradição com novos significados, 

algo que só foi possível através da garantia das terras.  

No ano de 1998, um novo Grupo de Trabalho foi constituído pela FUNAI. Seu 

relatório resultou na demarcação dos demais 975 hectares da parte norte do território, pela 

portaria nº. 1.535, de 18 de novembro de 2002. A Terra Indígena Toldo Chimbangue II foi 

homologada por decreto em 21 de dezembro de 2006, totalizando assim, 1817 hectares 

(Fernandes; Piovezan, 2015; Nacke; Bloemer, 2007). Atualmente, encontra-se totalmente 

regularizada e caracterizada como tradicionalmente ocupada. 

De acordo com Piovezana; Facco; Onghero (2017, p. 168), “a retomada das terras 

reverteu parcialmente as condições da expropriação territorial”. Em suas colocações os 

pesquisadores relatam que as terras são reduzidas e ambientalmente empobrecidas e destacam 

que habitam neste espaço aproximadamente 121 indígenas Guarani que aguardam a 

demarcação de 2.721 hectares de terra localizados nos municípios de Saudades e Cunha Porã, 

em Santa Catarina21.  

​ Nacke e Bloemer (2007), afirmaram que a população indígena do Toldo Chimbangue 

teve um aumento demográfico, o que, para as pesquisadoras, revelava que a autoestima do 

grupo apresentava-se positiva. Elas também constataram a prática de casamentos interétnicos 

e atestam que com isso o grupo demonstra que deseja continuar se identificando como 

Kaingang, embora Dill (2021) assevere que esses casamentos não levam em consideração as 

marcas de Kamé e Kairu. Em seu relatório, Dill (2021) destacou que a história dos irmãos 

mitológicos Kamé e Kairu é utilizada pelos professores para incentivar as crianças a 

21 O restabelecimento da organização social e política não foi fácil para os Kaingang, pois a Funai trouxe novos 
desafios para o grupo, como implementar na área uma administração baseada em moldes tradicionais. Somado a 
outros fatos, isso fez com que os indígenas do Chimbangue criassem uma grande discussão sobre o que é ser 
“índio puro” e “mestiço”, sobre quem é Kaingang e sobre quem teria direito a viver na área (Nacke; Bloemer, 
2007). 

20 Além disso, ficava especificado que as reais dimensões do território incluíam 975 hectares que deveriam ser 
incorporados no futuro. 

 



34 

conhecerem a cultura e que a comunidade, por meio da educação escolar indígena, está em 

um processo de afirmação da identidade Kaingang através da educação escolar indígena.  

​ A estrutura física das escolas de Educação Infantil, Fundamental e Médio, não 

atendem aos padrões arquitetônicos da cultura Kaingang, pois em função da área ser de 

retomada, as construções que ofereciam ensino aos não indígenas foram reutilizadas para a 

comunidade Kaingang, o que exige do grupo docente adaptações para se apropriarem do 

espaço (Dill, 2021). Os professores são na maioria indígenas, um número que aumentou nos 

últimos anos devido aos cursos oferecidos por universidades locais e estaduais voltados 

especificamente para a formação indígena.  

Sobre as questões linguísticas, ponto de destaque para este trabalho, a pesquisadora 

descreveu o que pode ser muito importante: 

 
Um fator importante a destacar é a manifestação do conflito no pensamento e nas 
relações que se estabelece por parte dos professores, no que se refere ao 
fortalecimento ou não da cultura. Muitas famílias que sofreram repressão, não 
incentivam a retomada e fortalecimento da própria língua, por isso a maioria das 
crianças não sabe falar o Kaingang e não manifestam interesse. (Dill, 2021, p. 209). 

 

Ao encontro disso, o grupo de mulheres indígenas do Toldo Chimbangue que 

participou da pesquisa de Dill (2021), afirmou perceberem que pelo fato de poucas pessoas 

falarem a língua kaingang e não praticarem o artesanato, os jovens se distanciam da cultura 

tradicional. Algumas dessas mulheres revelaram que notaram através dos questionamentos 

feitos por Dill (2021), que viver nas casas que eram dos colonos pode ter influenciado na 

educação das crianças, e que talvez por isso seja tão difícil de ensinar a cultura, pois se fala 

uma coisa e quando as crianças olham em volta se deparam com outra realidade (Dill, 2021). 

​ Mesmo apresentando e valorizando a tradicionalidade de sua cultura, os Kaingang do 

Toldo Chimbangue “estão atentos à necessidade de compreender e participar do mundo dos 

brancos” (Nacke; Bloemer, 2007, p. 65). Ao mesmo tempo em que procuram manter seus 

rituais tradicionais, interagem com a sociedade que os cerca através do trabalho, pois muitos 

estão empregados nos frigoríficos, nas idas até a cidade, na qual comercializam produtos de 

subsistência entre outros. Poucas famílias, de acordo com Dill (2021), se dedicam ao 

artesanato, mas este é intensamente produzido durante a Semana Cultural que normalmente 

ocorre em data estabelecida pela comunidade.  

​ Na época da reivindicação das terras, o número aproximado de famílias era de 95 

pessoas e em 1996 era de 222. De acordo com os dados do Instituto Brasileiro de Geografia e 

 



35 

Estatística - (IBGE), o Censo de 2022, revela uma população de 759 pessoas indígenas que 

residem na TI Toldo Chimbangue.  

​ Ao longo dos estudos realizados para elaborar o aparato histórico descrito acima, 

percebemos que pouco ou quase nada tratou da língua kaingang e do português, quando e 

como usam as usam. É esta a lacuna que este trabalho irá preencher.  

​ Complementando e atualizando essa seção, passamos a discorrer sobre as constatações 

obtidas ao longo de nossa pesquisa. 

2.1.1.1 A comunidade Toldo Chimbangue nos dias de hoje 

 
​ Atualmente, o Chimbangue possui uma liderança, feita pelo cacique, o qual tem sob 

sua responsabilidade, segundo ele, aproximadamente 200 famílias de Kaingang. Percebemos 

que os membros das famílias mantêm a cultura de morarem próximos uns dos outros, assim, 

pais, filhos e netos são vizinhos e a convivência entre eles é diária. Os outros dois grupos 

indígenas, da etnia Guarani, que foram acolhidos no território, possuem seus próprios 

caciques.  

​ A respeito das escolas, há uma instituição estadual que atende o ensino fundamental - 

séries iniciais e finais - e ensino médio, a Escola Indígena de Ensino Fundamental Fen'nó, que 

orgulhosamente recebe o nome de Ana Fen’nó, importante liderança indígena que teve um 

papel de destaque na retomada das terras do Chimbangue. A comunidade conta também com 

um espaço destinado à educação infantil, o Centro de Educação Infantil Municipal Toldo 

Chimbangue. De acordo com relatos dos participantes e lideranças, o corpo docente das 

escolas é composto, em sua maioria, por professores indígenas habilitados para desempenhar 

tal função. Muitos deles realizaram a formação em cursos destinados e voltados à educação 

indígena.  

​ Quanto à saúde, há uma unidade básica de atendimento na comunidade, na qual o 

médico não indígena faz atendimentos três vezes por semana. O profissional da área da 

odontologia também não é indígena. Já os demais membros da equipe, como enfermeiras, 

auxiliares de dentista, técnicas em enfermagem e agentes de saúde são indígenas do 

Chimbangue. É de suma importância destacar o trabalho realizado com ervas medicinais na 

comunidade. Em um laboratório, são produzidos pomadas, fitoterápicos e óleos com base no 

conhecimento ancestral dos Kaingang sobre as ervas e chás extraídos do mato. E, conforme o 

relato dos participantes, a adesão pelo consumo desses produtos cresce diariamente, pois há 

 



36 

uma grande credibilidade e aceitabilidade pelas pessoas que dependem de medicamentos para 

tratar da saúde.  

​ Não há na comunidade um salão de festas ou local onde essa possa se reunir. Assim, 

um dos momentos mais significativos para o grupo, a Semana Cultural Kaingang - Guarani, 

realizada normalmente em abril, ocorre na escola. Outras oportunidades de encontro entre os 

Kaingang do Toldo Chimbangue são promovidas pela prática de esportes, principalmente do 

futebol, masculino e feminino, no campo localizado na área central do território e, também, 

pela prática religiosa. Em nossas anotações de caderno de campo, destacamos a existência de 

várias igrejas, na maioria evangélicas.  

​ Ao longo das conversas com os participantes e nas visitas realizadas, percebemos que 

a festa do Kiki, tradicional dos Kaingang antigos, não é mais realizada como era no passado. 

Segundo relatos da liderança, embora pertença à tradição, ele exige precisão, pois qualquer 

equívoco pode gerar sérias consequências para os envolvidos. 

​ O respeito pelos mortos é algo que se mantém na comunidade. Quando uma pessoa 

falece, e principalmente se for um ancião, todas as instituições e estabelecimentos devem 

fechar. O sepultamento é feito no cemitério local, destinado aos Kaingang. Ou seja, a essência 

do ritual do Kiki, que é esse respeito pela pessoa que parte para o outro mundo, é vivenciado e 

preservado.  

​ No contraponto, o nascimento das crianças é realizado nos hospitais da cidade de 

Chapecó. As lideranças estimulam a comunidade para que o recém-nascido receba um nome 

indígena, escolhido, preferencialmente, pelos anciões, e seja registrado junto ao nome dado 

em português. O ritual de enterrar o umbigo da criança na terra em que ela deve ser sepultada 

ainda é realizado. O batizado também é uma prática desse grupo e é organizado pela família, 

que busca pelo padre ou pastor dependendo da religião que segue.  

​ Os casamentos envolvem indivíduos maiores de idade e, em sua maioria, não são 

formalizados com registro em cartório. A família que desejar pode procurar a liderança e fazer 

um registro local. No Toldo Chimbangue ocorrem casamentos ou uniões entre indígenas e não 

indígenas. Logo, muito pouco se utiliza da tradição dos casamentos entre Kamé e Kairu.  

​ Quanto a isso, é preciso que se faça uma observação antes que se pense que essa 

tradição foi abandonada por descuido. Na verdade, como vimos no capítulo em que 

descrevemos a história do Toldo Chimbangue, muitos indígenas do Irani foram expulsos do 

lugar em que viviam, seja pelo medo ou pela falta de terra. Essa diáspora, somado ao projeto 

de assimilação, eram instrumentos de etnocídio e epistemicídio, acabou levando-os a 

relacionar-se intensamente com o não indígena por mais de 30 anos, servindo de mão-de-obra 

 



37 

aos colonos, tanto os indígenas que deixaram o território, quanto os que ficaram. Era a única 

forma de sobreviver. Assim, o casamento com não indígenas foi acontecendo e se 

naturalizando, e não afetam a afirmação da identidade Kaingang. 

Percebemos, por meio do relato dos participantes, que quando puderam finalmente ter 

um espaço para chamar de seu, os Kaingang do Irani haviam construído suas famílias com 

não indígenas. Retomar o processo de casamento entre as marcas se inviabilizou. Dessa 

forma, esse elemento cultural foi ressignificado e o casamento com não índígena é permitido, 

desde que, aquele que vem de fora, aceite viver ali, conforme as regras e o modo de vida 

constituídos pelos membros da comunidade. Compreendido esse ponto, acrescentamos que, a 

separação entre os casais é permitida. Aqueles que se separam ou que ficam viúvos podem se 

casar novamente.  

​ Atualmente, não é possível viver da caça ou da pesca, pois a mata, devastada pelos 

colonos, está em processo de regeneração, e os rios, ou estão poluídos ou abrigam barragens 

de hidrelétricas. Ainda, devido ao uso dos agrotóxicos na região, poucos são os que cultivam 

roças como no formato tradicional.  

Desta forma, restam poucas opções aos indígenas do Chimabangue, visto que não há 

vagas para todos trabalharem em empregos formais dentro da comunidade, como por 

exemplo, na escola ou no posto de saúde. Para garantir melhores condições de vida, muitos 

procuram emprego nos frigoríficos, os quais necessitam de mão-de-obra e acabam 

disponibilizando transporte diário aos indígenas para que eles se locomovam até o trabalho.  

​ Outra forma de sustento é a plantação de milho e soja. Mas, como os indígenas não 

possuem a posse das terras, também não conseguem realizar empréstimos ou financiamentos 

em bancos ou instituições financeiras para custear a plantação, o que dificulta a prática 

agrícola. Além disso, as sementes ancestrais não produzem devido ao uso de agrotóxicos em 

áreas cultivadas próximas à área indígena e o uso de organismos geneticamente modificados 

em Terras Indígenas é proibido.  

Com a nova configuração das formas de trabalho, as tarefas são divididas entre 

homens e mulheres, não como no passado, mas com um novo perfil. Destaca-se que as 

mulheres são responsáveis pela produção do artesanato, mas este é produzido de forma mais 

intensa na Semana Cultural. O Projeto Tufy, realizado pelo Governo do Estado de Santa 

Catarina, por meio da Fundação Catarinense de Cultura, é uma ação significativa para a 

retomada da produção do artesanato. Entre as atividades desenvolvidas está a realização de 

oficinas entre os mestres (anciãos) e os jovens.  

 



38 

​ Assim, observamos que o modo de vida dos indígenas do Toldo Chimbangue foi se 

transformando ao longo dos anos para atender as necessidades e as mudanças globais geradas 

pelo contato com os não indígenas e pelas políticas de assimilação. E, assim como o direito às 

terras, o povo indígena tem o direito de que a sociedade não indígena legitime sua cultura 

atual e a compreenda como natural, intuitiva e renovadora.  

Um caso que demonstra isso, é a existência de um podcast realizado no território 

indígena pelos membros da comunidade. No canal do YouTube, PodKaingang, são realizadas 

lives que abordam temas como a cultura, ações de união e resistência, além de transmitir os 

jogos de futebol de torneios realizados pela comunidade. 

Segundo o cacique, “os fóg22 não compreenderam que os indígenas precisam de seu 

território para viver” e essa incompreensão mantém os grupos afastados. A luta é diária, pela 

terra, pelo respeito, pelo reconhecimento e pela aceitabilidade.  

 

2.1.2 TI Reserva Indígena Aldeia Kondá 

 

​ O outro ponto de pesquisa são os Kaingang que vivem na Reserva Indígena Aldeia 

Kondá que está localizada a cerca de 15 km do centro da cidade. A área recebeu o nome de 

“Aldeia Kondá”, pois assim se denominavam as famílias residentes no bairro Palmital, devido 

à identificação de um ancestral e líder comum, Vitorino Kondá, que no século passado firmou 

um tratado de paz com os colonizadores (Lacerda, 2004; Queiroz, 2018).  

​ Estas mesmas famílias, junto a outras que viviam distribuídas em diferentes bairros, 

viram a cidade de Chapecó crescer sobre o espaço pelo qual circulavam23, mas ali 

permaneceram, vivendo na insegurança e pobreza, até o momento em que foram vistos como 

um incômodo para os não indígena. Na década de 1990, com o crescimento da cidade, os 

grupos foram acusados por alguns de sujos, preguiçosos, promovedores de prostituição, entre 

outros, gerando muita polêmica. Após um abaixo assinado das famílias de não indígenas do 

bairro Palmital e proximidades, exigindo providências das autoridades, em 1998, foi 

constituído um grupo técnico da Funai para a elaboração do “Relatório de Identificação das 

Famílias Kaingang Residentes na Cidade de Chapecó”, coordenado pela antropóloga Kimie 

Tommasino (Piovezana; Facco, Onghero, 2017; Nacke; Bloemer, 2007; Savoldi; Renk, 2012).  

23 De acordo com Rocha (2005, p. 22) “É impossível precisar exatamente o ano em que os Kaingang começaram 
a formar sua aldeia na cidade de Chapecó, mas conforme as famílias iam chegando, agrupavam-se seguindo os 
princípios da organização social tradicionalmente”. 

22 Termo usado no kaingang para se referir ao não indígena. 

 



39 

​ Lacerda (2004) afirmou que entre os resultados obtidos, constatou-se que as famílias 

residentes no bairro Palmital, descendiam justamente do casal fundador da cidade de 

Chapecó, o mineiro José Raymundo Fortes e a Kaingang Ana Maria de Jesus. Essa era filha 

do Cacique Gregório e o casamento havia possibilitado uma espécie de acordo de paz e 

amizade. 

O relatório comprovou a identidade de 212 pessoas indígenas, distribuídas em 64 

famílias que viviam nos bairros Palmital, Tiago, São Pedro e adjacências e concluiu que a 

cidade de Chapecó constitui o território tradicional do grupo indígena. Contudo, frente a 

impossibilidade de reaver o território, a Funai estabeleceu novo Grupo Técnico, novamente 

sob a coordenação de Kimiye Tommasino, com o intuito de eleger uma área para transferência 

das famílias da Aldeia Kondá, dando prioridade a uma área  preferencialmente próxima à 

cidade de Chapecó, mas na zona rural do município (Rocha, 2005; Piovezana; Facco, 

Onghero, 2017).  

Este processo de eleição da nova terra contou com a participação dos Kaingang, que 

em junho de 1999,  mudaram-se para a área atual que abrange 2,3 mil hectares e cujos limites 

têm ao sul o rio Uruguai, ao norte o Lageado Veríssimo, ao leste o rio Irani e ao oeste o rio 

Monte Alegre. Uma área que, como relatado por Rocha (2005), teve, inicialmente, 100 

hectares provisoriamente arrendados pela prefeitura de Chapecó no interior da terra eleita, 

pois os procedimentos de cadastro socioeconômico e levantamento físico iniciados pela Funai 

eram morosos.  

A negociação com os proprietários das 75 famílias que residiam na área selecionada 

para a transferência dos Kaingang não obteve êxito, pois não foi satisfatória para eles. A 

solução encontrada foi condicionar o licenciamento da Usina Hidrelétrica (UHE) Foz do 

Chapecó à aquisição das terras da Reserva Indígena Aldeia Kondá. Assim, pelo termo de 

conduta, 1.500 hectares seriam adquiridos pelo vencedor do certame e os outros 800 hectares, 

pela Funai que de imediato adquiriu 300 hectares. Em maio de 2010, o Consórcio Energético 

Foz do Chapecó adquiriu a parte de terras estabelecidas no acordo. Em 2013, o Ministério 

Público Federal (MPF) em Santa Catarina teve que interferir no processo, pois a Funai ainda 

não havia providenciado o restante das terras. O órgão determinou que a União adotasse as 

providências orçamentárias para a aquisição e a 3ª Turma do Tribunal Regional Federal da 4ª 

Região deu prazo de 180 dias para que isso ocorresse. Em abril de 2016, sob Decreto de 

 



40 

29/04/201624, a área foi homologada. Conforme o Censo de 2022, realizado pelo IBGE, vivem 

no território, cerca de 1.106 pessoas indígenas e aproximadamente 100 pessoas não indígenas. 

A principal fonte de renda é a produção do artesanato, o que faz com que os Kaingang 

da Aldeia Kondá se desloquem diariamente até o centro da cidade de Chapecó para a 

comercializar a produção (Piovezana; Facco, Onghero, 2017). Dill (2021) descreve que 

produzir e comercializar o artesanato é uma tarefa da mulher. Em conversa com um grupo de 

mulheres da Aldeia Kondá, a pesquisadora observou que elas também priorizam alimentação 

como arroz, feijão, mandioca, entre outros, embora muitos desses produtos sejam adquiridos e 

não produzidos por elas. Destacamos uma colocação de Dill (2021, p. 203): “Algumas 

mulheres manifestaram preocupação com a “invasão” das igrejas evangélicas na comunidade, 

pois elas não aceitam o Kiki, ritual mais importante da cultura Kaingang e acabam por 

impedir práticas culturais tradicionais voltadas para a religiosidade”25. 

Desta forma, podemos dizer que a cidade de Chapecó é território Kaingang. Para 

Lacerda (2004), apesar do local onde hoje se assenta o espaço urbano de Chapecó estar 

voltado basicamente para atender aos não indígenas, o modo Kaingang de ver o local como 

parte do seu território sofreu alterações, mas não desapareceu. 

Também complementando e atualizando essa seção, passamos a discorrer sobre as 

constatações obtidas ao longo de nossa pesquisa nesta comunidade. 

2.1.2.1 A comunidade Reserva Indígena Aldeia Kondá nos dias de hoje 

 
Nessa comunidade, após 25 anos vivendo no novo território, o cacique afirma que tem 

sob sua responsabilidade 275 famílias. Ali vivem apenas indígenas Kaingang, que estão 

organizados geograficamente em um núcleo, em torno da escola, do Centro de Convivência, 

da Casa do Artesanato e do Mato Sagrado. Observamos e registramos em nosso caderno de 

campo que os membros das famílias mantêm a cultura de morarem próximos uns dos outros.  

​ Na comunidade há uma escola estadual que atende o ensino fundamental - séries 

iniciais e finais, a Escola Indígena de Ensino Fundamental Sape Ty Kó, e um Centro de 

Educação Infantil Municipal, que atende crianças de 4 e 5 anos, o CEIM Sape Ty Kó Sí. Tanto 

na escola, quanto no CEIM, os professores são todos indígenas, mas a equipe diretiva é 

25 Dill (2021) explica que não há um consenso e que a comunidade divide-se entre evangélicos e católicos, mas a 
crença indígena, nos espíritos do mato, nas metades e nas energias da natureza são concebidas independente da 
religião escolhida. 
 

24 Disponível em: 
https://pesquisa.in.gov.br/imprensa/jsp/visualiza/index.jsp?jornal=1&pagina=7&data=02/05/2016  

 

https://pesquisa.in.gov.br/imprensa/jsp/visualiza/index.jsp?jornal=1&pagina=7&data=02/05/2016


41 

composta por não indígenas. Na Kondá, não há escola de ensino médio. De acordo com a 

liderança, pela falta de profissionais formados na comunidade, não foi possível implementar 

essa etapa da educação básica, a qual demanda um alto número de profissionais. Esse fato, faz 

com que os jovens tenham que frequentar o ensino médio na cidade de Chapecó. Todos os 

dias, o transporte escolar conduz os estudantes para a escola. No final do período de aula, eles 

retornam para suas casas.  

​ Há um público que está na graduação e em breve um bom número de professores 

indígenas deve se formar. O curso é voltado para as comunidades indígenas e oferecido pela 

Universidade Comunitária da Região de Chapecó - Unochapecó. As aulas ocorrem tanto na 

comunidade como na universidade e isso facilita a permanência e conclusão no curso.  

​ O Centro de Convivência é frequentado por crianças e adolescentes no contraturno da 

escola. Professores ensinam a arte do artesanato, dos chás, danças, entre outros aspectos da 

cultura Kaingang.  

​ A comunidade conta com um posto de saúde. A médica, a enfermeira chefe e a 

dentista não são indígenas. Os demais profissionais, como técnicos em enfermagem e agentes 

de saúde, são membros da comunidade da Kondá.  

​ Na TI Reserva Indígena Aldeia Kondá há dois espaços que proporcionam momentos 

coletivos entre os Kaingang. O primeiro deles é um salão comunitário, o segundo, o Mato 

Sagrado. As igrejas também são locais em que as pessoas se encontram. São seis igrejas, que, 

de acordo com o cacique, seguem as regras internas da comunidade. A maioria dos pastores 

vive na aldeia e grande parte deles faz pregações em português.  

​ Embora convivam com outras crenças e religiões, o ritual do Kiki foi realizado pelos 

anciãos em maio de 2011 na aldeia Kondá. Depois disso, não houve outra edição, pois o 

ritual, neste grupo, também é compreendido como algo muito sério, afinal, lida-se com os 

espíritos e por isso precisa ser bem feito. 

​ O sepultamento de um membro da comunidade é cercado pelo respeito, assim como 

foi no passado. Os velórios ocorrem nas igrejas da comunidade e o sepultamento dá-se no 

cemitério local. Todos devem participar da despedida e qualquer tarefa ou trabalho é 

suspenso. Ainda como sinal de respeito, o viúvo ou viúva deve viver o luto de um ano. Após 

esse período pode casar-se novamente.  

​ Diferentemente do passado, em que, segundo uma participante, os partos eram 

realizados em casa pelas parteiras que usavam chás específicos para o momento, as crianças 

nascem em hospitais da cidade. Cada novo membro da comunidade recebe um nome em 

língua portuguesa e outro em kaingang. Esse último é escolhido pelos anciãos. Além disso, a 

 



42 

comunidade recepciona o recém-nascido, uma espécie de batizado. Algumas famílias 

enterram os umbigos das crianças como os antigos Kaingang faziam.  

​ Pelo regimento do grupo, os jovens só podem se casar a partir de 17 anos. Na aldeia 

Kondá os casamentos são realizados entre as metades Kamé e Kairu. O ato do casamento é 

feito pelos conselheiros da comunidade e ele pode ser realizado nos moldes culturais dos não 

indígenas se a família assim desejar. Nos últimos anos, de acordo com o conhecimento da 

liderança, o registro no cartório civil não é realizado.  

​ O casamento com não indígenas é permitido, mas não aconselhado. Se o homem se 

une a uma mulher não indígena, ela pode vir morar na aldeia. Porém, se a mulher decidir se 

casar com um não indígena, ela precisa sair da aldeia. Conforme relatado por uma participante 

ativa nas decisões da comunidade, essa questão está passando por um momento de reflexão e 

amadurecimento e talvez no futuro, por uma questão de direitos iguais, ela seja alterada.  

 Dentro das normas da comunidade, o rompimento do casamento é permitido. Porém, 

antes da separação, o casal recebe conselhos dos mais velhos para que haja um alinhamento 

entre marido e mulher. Se após três tentativas de aconselhamentos, os cônjuges não se 

acertarem, a separação é concedida. Para que o antigo casal possa ingressar em um novo 

casamento, é necessário aguardar dois anos.  

Embora a área de preservação cresça com o passar dos anos, está longe do grupo 

poder se sustentar dela, da caça, pesca ou coleta de alimentos. Na nova área, novas formas de 

sustento foram se estabelecendo. Conforme explicou a liderança, hoje o artesanato é a 

principal fonte de renda dos Kaingang da Kondá. Além de um lugar específico para a 

comercialização na comunidade, a prefeitura disponibiliza um ônibus que leva os artesãos 

para o centro da cidade diariamente. Lá boa parte deles se concentra no centro da cidade e 

alguns vão para os bairros em busca de compradores para seus produtos. Outros vão, por 

conta própria, para lugares distantes, como o litoral do estado, oferecer seus produtos aos 

turistas. 

Praticamente todas as famílias se envolvem no artesanato. O homem é responsável por 

extrair a matéria-prima e a mulher produz as peças. Mas, nada impede que eles se ajudem ou 

mesmo que alternem as tarefas.   

De forma geral, cada família tem a sua organização quanto ao sustento e organização 

das tarefas. Algumas delas conseguem, além do artesanato, uma ocupação remunerada dentro 

da reserva, como professores, merendeiras, agentes de saúde, entre outros. Além disso, os 

frigoríficos empregam muitos indígenas da comunidade. As empresas vão até a aldeia 

 



43 

oferecer trabalho, e junto dele, oportunidade de transporte até o local onde desempenham a 

função.  

Depois de conhecer a história e o contexto da TI Reserva Indígena Aldeia Kondá 

arriscamos dizer que alguns elementos da tradição dos antigos Kaingang foram por grande 

necessidade reformulados e adaptados ao novo modo de vida. Por outro lado, muito do que 

conseguiu se preservar, foi por um grande esforço consciente do grupo. Do nosso ponto de 

vista, o interesse da sociedade não indígena em afastar o grupo dos bairros da cidade, fez com 

que os líderes municipais se dedicassem à causa, buscando uma espaço de terra para alocar os 

indígenas da Kondá. O modo excludente e indiferente com que foram tratados, enquanto 

viviam em meio ao “desenvolvimento da cidade”, os afastou dos não indígenas, pois não 

havia interesse nessa relação, principalmente pela parte dos não indígenas.  

É até difícil dizer, mas nos parece que o lado positivo dessa segregação sofrida, fez 

com que o grupo se mantivesse unido e vivendo de acordo com a cultura e modo de ser. Essa 

situação prevalece até hoje, pois em conformidade ao que foi dito pelos participantes, as 

visitas de não indígenas à comunidade são raras. 

 

2.1.3 Chapecó 

 

O terceiro ponto de coleta de dados é a cidade de Chapecó. Este ponto será 

denominado como Grupo de Controle (GC). A escolha se justifica por este alojar as duas 

terras indígenas e por ser um espaço em que os indígenas circulam, além de abrigar 

praticamente toda a população de não indígenas. 

​ Chapecó está localizada no Oeste de Santa Catarina e, segundo o IBGE, possui área de 

624.846 km2. Em 2022, sua população estimada foi de aproximadamente 254.781 pessoas. O 

território que hoje ocupa é parte de uma ampla região que aos poucos foi diminuindo para dar 

espaço à emancipação de outros municípios. 

Este local, no início do século XVI, assim como praticamente todo o território de 

Santa Catarina, pelo Tratado de Tordesilhas (1494), pertencia à Espanha. Contudo, tendo 

aportado no litoral do estado primeiramente, Portugal aos poucos foi dominando o território 

(Pereira; Freddo, 2007). A situação só foi definitivamente acertada pelo Tratado de Madri, em 

1750 (Werlang, 2006). Até então, a região Oeste, conforme pode-se ver no Mapa 02, era 

habitada por indígenas, Guarani e Kaingang, e caboclos (Vicenzi, 2008), cenário que se altera 

após 1720 com a chegada dos primeiros bandeirantes que passaram a vasculhar a região 

 



44 

(Rosseto, 1995). A partir disso, iniciou-se um intenso contato entre indígenas e não indígenas, 

o que quase causou o extermínio de ambas as populações.  

 

Mapa 02 - Município de Chapecó, o “Velho Chapecó” e principais povoações. 

 

Fonte: Fortes (1990, p. 80 extraído de Vicenzi, 2008, p. 41). 

 

​ As terras em questão seguiram sendo disputadas. Primeiro em esfera internacional, 

entre Brasil e Argentina. Esta reivindicou o oeste para sua nação, em 1895, a chamada 

“Questão de Palmas”, a qual foi resolvida com a intervenção do Presidente dos Estados 

Unidos, Grover Stephen Cleveland, em 06 de fevereiro de 1895 (Werlang, 2006; Rosseto, 

1995, Radin; Vicenzi, 2017). Devido à instabilidade de pertencimento do território, o governo 

imperial, que havia criado, em 1859, as colônias militares de Chapecó e Chopim, tratou de 

implementá-las em 14 de março de 1882 na atual cidade de Xanxerê. Assim, concretizava-se 

a Colônia Militar de Chapecó. O objetivo da colônia, comandada pelo Capitão José 

Bernardino Bormann, era defender a fronteira e estava autorizada a distribuir títulos de terras 

para promover a colonização da região. Era também incumbida de proteger os habitantes dos 

campos de Palmas, Erê, Xagu e Guarapuava dos índios que ali viviam, utilizando-se para isso 

de armas e da catequese para civilizá-los (Werlang, 2006; Poli, 1995; Radin; Vicenzi, 2017).  

 



45 

​ Werlang (2006, p. 21) expõe que “se o objetivo do povoamento da área, a partir da 

instalação da colônia militar, não foi alcançado, o mesmo não se pode dizer em relação à 

pacificação e catequização dos índios. Conforme o autor, a tentativa de extermínio dos povos 

indígenas “se deu a partir da instalação das fazendas nos campos de Palmas26 e da abertura da 

estrada de Guarapuava aos campos de Vacaria (RS). O governo Imperial procurou eliminar 

qualquer resistência indígena à expansão da pecuária e para isso contou com a participação do 

índio Kaingang Vitorino Kondá.  

Radin e Corazza (2018) relatam que Kondá nasceu nos campos de Guarapuava, em 

1805, e morreu em 1870, às margens do rio Chapecó, nos campos de Palmas, onde, 

juntamente com seu grupo, estabeleceu seu aldeamento, após se retirar de Nonoai. Ele foi 

cacique de seu grupo e um importante líder indígena. Teria aceitado a ocupação, colaborando 

no aldeamento dos indígenas durante o processo de apropriação das terras do Oeste 

Catarinense, sobretudo em meados do século XIX (Radin; Corazza, 2018; D’Angelis, 2014). 

Segundo D’Angelis (2014), os não indígenas, ao perceber que haviam grupos dispostos a 

colaborar com a ocupação e outros resistentes a isso, manipulavam os indígenas causando 

grande rivalidade e dividindo-os.  

Nesta situação, Kondá foi uma peça-chave movida pelos interesses dos mais 

poderosos, o que gerava uma posição ambígua e controversa, na qual, uma hora era tratado 

pelas autoridades policiais como assassino e assaltante e outra como pacificador e 

colaborador, mas o que não se pode negar é sua ascendência sobre os diversos grupos 

Kaingang (Radin; Corazza, 2018; D’Angelis, 2014). Inserido em um contexto complexo e de 

luta de forças, sua função, segundo Nascimento (2001) era convencer os grupos indígenas 

resistentes a aceitarem o aldeamento, o que lhe rendeu o título militar de Capitão e o comando 

de um grupo da chamada “Companhia de Pedestre”, no qual haviam vários indígenas que 

foram militarizados, ou seja, recebiam armas e munição para cumprir a função atribuída.   

​ Definida a questão de Palmas, surge o que Rosseto (1995) chamou de disputa 

doméstica, a Guerra do Contestado, entre Paraná e Santa Catarina pelo território, agora, 

brasileiro. Por quatro anos, os sertanejos espoliados de suas terras, devido ao avanço da 

Estrada de Ferro São Paulo-Rio Grande, lutaram contra a polícia particular da ferrovia e as 

tropas federais. No final, foram aniquilados, numa luta sangrenta. Todo esse contexto, 

preocupava o governo central, que intercedeu junto aos governadores dos dois estados, 

fechando um acordo entre eles. Assim, em 1916, o Contestado foi dividido em duas partes, 

uma para cada um dos envolvidos (Werlang, 2006; Rosseto, 1995; Vicenzi, 2008).  

26 Palmas era a região da atual grande Oeste de SC. 

 



46 

​ Na área catarinense incorporada, o município de Chapecó foi criado em 25 de agosto 

de 191727 e sua sede era Passo Bormann. Por questões sócio-políticas, em 1919 a sede foi 

transferida para Xanxerê e em 1923 voltou ao Passo Bormann. Em 1929, retornou para 

Xanxerê e em 1931, a localidade intermediária entre os dois lugares, que se denominava 

Passo dos Índios, passou a abrigar, definitivamente, a sede do município, passando a ser 

denominada de Xapecó28. Mesmo com a ação do governo imperial, muitos grupos indígenas e 

caboclos ali viviam, contudo, foram expulsos para dar espaço à nova cidade que se formou 

sem se tornarem um empecilho para a colonização (Werlang, 2006; Vicenzi, 2008). 

​ Preocupado em povoar e colonizar a região recém-incorporada, considerada rica e 

merecedora dos maiores cuidados da administração, o governo estadual criou, em 1911, 

através de decretos, políticas de incentivo para a propagação de empresas privadas de 

colonização, concedendo a elas grandes extensões de terras, que posteriormente iriam ser 

vendidas em lotes aos imigrantes. Assim, inúmeras colonizadoras surgiram como a 

Companhia Colonizadora Sul Brasil, Brazil Railway Company, Brazil Development, Empresa 

Chapecó-Peperi, Volksverein Kolonization, Empresa Construtora & Cia Colonizadora Oeste 

Ltda e Bertaso, Maia e Cia, as quais impulsionaram o desbravamento de Chapecó. Além de 

comercializar as terras, as empresas abriram estradas, construíram pontes e escolas, o que 

incentivava ainda mais a ocupação do território (Radin; Vicenzi, 2017; Rosseto, 1995; Renk, 

2007).  

​ A partir de 1916, a abertura da fronteira agrícola atraiu muitos migrantes das antigas 

colônias instaladas no norte do Rio Grande do Sul, na sua maioria descendentes de italianos e 

alemães, seguido de poloneses, principalmente na década de 1940 (Radin; Vicenzi, 2017). 

Eles se dedicaram à exploração de madeira, seguida da agricultura voltada à produção de 

excedentes, o que fez gerar as agroindústrias. Construíram moinhos, serrarias e instalaram 

pequenos comércios (Poli, 1995) e desenvolveram Chapecó ao ponto que está hoje.  

Indígenas e caboclos, segundo Radim e Vicenzi (2017, p. 70) “eram definidos como 

despretensiosos, sem preocupação com o futuro, violentos, intrusos, pobres, não afetos ao 

trabalho e relacionados ao atraso da região”, e foram espoliados por serem considerados 

atrasados e impróprios para alcançar o tão almejado progresso. A nova realidade dos povos 

indígenas alterou o modo de vida tradicional que levavam, pois não havia mais terras para 

plantar, nem erva mate para colher, em outras palavras, a vida dos indígenas, primeiros 

28 Em 1947, a Constituição do Estado de Santa Catarina adotou a grafia para Chapecó. (A Voz de Chapecó, 
2004). 

27 Sob o mesmo Decreto foram criados os municípios de Mafra, Porto União e Cruzeiro (atual Joaçaba).  

 



47 

habitantes, foi completamente desestruturada, eclodindo na história que descrevemos sobre o 

Toldo Chimbangue e a Aldeia Kondá.  

Atualmente, Chapecó é a capital do Oeste e abriga grandes indústrias que processam e 

exportam carnes suínas, de aves e derivados, além de possuir um parque industrial 

diversificado, o que gera muitas oportunidades de emprego. Para dar conta de tamanha 

necessidade de mão de obra, na última década, chegaram imigrantes haitianos, senegaleses e, 

mais recentemente, os venezuelanos para trabalhar nas indústrias.  

Linguisticamente, destacamos que, Chapecó se configura como um espaço 

multilíngue, pois, além do kaingang e do guarani, um número relevante de pessoas falam 

línguas diferentes do português, como por exemplo, um crioulo falado por haitianos e o 

espanhol falado pelos Venezuelanos, além de falantes de talian, variedades do alemão (como 

Hunsriqueano, o pomerano e o westfaliano), polonês e russo (Onghero et al, 2017), entre 

outras línguas que chegaram a Chapecó ainda na época da colonização29. Horst e Krug (2021), 

no Atlas das Línguas em Contato na Fronteira, identificaram 12 variedades linguísticas sendo 

usadas na região de fronteira dos três estados do Sul do Brasil com a Argentina e o Paraguai, 

região a qual Chapecó faz parte.  

Parece que, embora a cidade tenha nascido em solo habitado por indígenas, não existe 

um reconhecimento ou valorização da existência desses grupos étnicos pela população não 

indígena. Contudo, queremos investigar qual é a real percepção linguística que há em relação 

às comunidades indígenas nos tempos atuais neste município que, de acordo com o Censo 

2022, é o segundo município catarinense com mais indígenas, com 2.535 pessoas, sendo que 

1.865 em terra indígena, e 670 sem indicar moradia em territórios. 

E, finalizando essa seção, apresentamos abaixo o Mapa 03, o qual mostra a localização 

do centro de Chapecó e dos dois territórios indígenas: Chimbangue e Kondá, dentro do 

território brasileiro.  

 

29 Oriundos das antigas colônias do Rio Grande do Sul, chegaram em Chapecó, em meados do século XX, 
descendentes de italianos, alemães e poloneses. Esses migrantes deslocaram-se para Santa Catarina em busca de 
terras (Onghero et al, 2017). Um grupo de russos que recusou-se a integrar-se às comunas, chegou à região Oeste 
por volta de 1930 (Werlang, p.109, 2006).  

 



48 

Mapa 03 - Localização da zona urbana de Chapecó e os territórios indígenas 

 
Fonte: Elaborado pela autora (2025).  

 

 
 

 



49 

3 CONTATO LINGUÍSTICO E SEUS FENÔMENOS 

 
O foco deste estudo é o contato linguístico entre falantes das línguas portuguesa e 

kaingang. Nas próximas páginas, vamos descrever o contato linguístico e os fenômenos que 

dele se originam, como o multilinguismo, code-switching, empréstimos, gramaticalização, 

atitudes e crenças linguísticas, entre outros, e falar sobre as variedades linguísticas envolvidas 

nesta pesquisa.  

 

3.1 CONTATO LINGUÍSTICO E O MULTILINGUISMO 

 
Nas palavras de Muysken (2013, p. 709) “Os estudos de contato linguístico 

começaram como um ramo da linguística histórica”. De acordo com Wilson (2019), esse 

fenômeno refere-se à interação entre diferentes sistemas linguísticos que ocorre quando 

falantes de diferentes línguas passam a ter contato oriundo de situações como migração, 

colonização, comércio, casamentos interculturais entre outros. Pesquisas linguísticas no 

campo do contato incorporam níveis como fonologia, sintaxe e léxico, bem como análise do 

discurso, estilística e pragmática (Nelde, 1998). Thomason (2001, p. 1) também segue nesta 

linha de raciocínio, definindo “[...] language contact is the use of more than one language in 

the same place at the same time.”.30 Segundo ela, o contato linguístico não significa dois 

grupos de falantes no mesmo espaço, usando cada qual a sua língua. Esse cenário foi 

nomeado por Clyne (1998) como multilinguismo oficial. Quando os falantes usam, tentam ou 

precisam usar a língua uns dos outros é o que para Thomason (2001) caracteriza o contato 

linguístico e o que Clyne (1998) nomeou como multilinguismo de fato.  

Indiferente da situação, o contato linguístico gera o multilinguismo, um termo não 

recente, mas, pouco empregado. Em 1998, Clyne (p. 301) definiu multilinguismo como “[...] 

the use of more than one language or competence in more than one language”.31 Ele explicou 

que o termo multilinguismo poderia se referir ao uso da língua ou à competência de um 

indivíduo ou à situação de uma  nação inteira, mas que a nível individual utilizaria-se o termo 

bilinguismo.  

O bilinguismo, em seu perfil, individual, despertou e ainda desperta muito interesse 

por parte de pesquisadores. Bloomfield (1935) definiu, inicialmente, o bilinguismo como o 

controle nativo de duas línguas. Macnamara, em 1969 (apud Appel; Muysken, 1987), por sua 

vez, propôs que um indivíduo poderia ser chamado de bilíngue se ele possuísse alguma 

31 Tradução nossa: “O uso de mais de uma língua ou competência em mais de um idioma”. 
30 Tradução nossa: “O contato linguístico é o uso de mais de uma língua no mesmo lugar ao mesmo tempo”. 

 



50 

habilidade (falar, ouvir, escrever e ler) em segunda língua, adicionado a suas habilidades em 

primeira língua. Porém, foi Mackey (1972) que formulou uma definição mais coerente e que 

abrange a ocorrência do fenômeno. Para ele, o bilinguismo é o uso alternado de duas ou mais 

línguas pelo indivíduo. Ainda, segundo o autor, “o bilinguismo é um fenômeno relativo, um 

comportamento de práticas linguísticas, mutuamente modificadas, variando em grau, função, 

alternância e interferência” (Mackey, 1972, p. 555), não sendo possível descrevê-lo dentro do 

campo da linguística apenas. Em respaldo a esse conceito, Grosjean (2010, p. 04) afirma que 

“Bilinguals are those who use two or more languages (or dialects) in their everyday lives”.32 

O multilinguismo, em seu perfil social, é um fenômeno complexo e multifacetado que 

se manifesta de diferentes formas, em diferentes contextos, e pode ser estudado sob diferentes 

perspectivas em campos como a linguística, psicolinguística, educação, sociologia, 

sociolinguística e psicologia social (Clyne, 1998; Cenoz, 2013; Romaine, 2019). Sobre os 

dois termos ou conceitos, Romaine (2019) cita o fato de que muitos pesquisadores fazem uma 

distinção entre “multilinguismo” e “bilinguismo”, e que alguns defendem a ideia que os 

termos deveriam permanecer em campos metodológicos opostos. Em sua concepção,  

 
Multilingualism is an inherently relative notion, because it is impossible to define 
non-arbitrarily when a person/society is bi- or multilingual. Classic definitions of 
bilingualism focused on opposite ends of what is better regarded as a continuum. 
Maximalist ones like Bloomfield’s (1933:56) required “native-like control of two 
languages”, while minimalist ones like Diebold’s (1961) ‘incipient bilingualism’ 
allowed those with minimal knowledge in at least one of the four basic components 
of language competence (i.e. speaking, listening, reading, writing) to be considered 
bilingual. The former is clearly too restrictive and the latter too broad. (Romaine, 
2019, p. 257).33 
 

Ela explica ainda, que neste campo de estudo, utiliza-se também o termo 

plurilinguismo, que é visto como a presença de muitas línguas/variedades nos indivíduos 

(multilinguismo individual), enquanto o multilinguismo seria a presença de muitas 

línguas/variedades na sociedade (multilinguismo social). Pautada em sua definição, exposta 

anteriormente, ela afirma não utilizar o termo bilíngue, nem fazer distinção entre 

plurilinguismo e multilinguismo, pois a presença de várias línguas na mesma área geográfica, 

33 Tradução nossa: O multilinguismo é uma noção inerentemente relativa, pois é impossível definir, de forma não 
arbitrária, quando uma pessoa/sociedade é bilíngue ou multilíngue. As definições clássicas de bilinguismo se 
concentravam em extremidades opostas daquilo que é melhor  compreendido como um contínuo. Definições 
maximalistas, como a de Bloomfield (1933: 56), exigiam 'domínio de duas línguas ao nível de um falante nativo', 
enquanto definições minimalistas, como o ‘bilinguismo incipiente’ de Diebold (1961), consideravam bilíngue 
qualquer pessoa com conhecimento mínimo em pelo menos um dos quatro componentes básicos da competência 
linguística (ou seja, fala, escuta, leitura, escrita). A primeira é claramente muito restritiva e a segunda, 
excessivamente ampla. (Romaine, 2019, p. 257). 

32 Tradução nossa: “Bilíngues são aqueles que usam duas ou mais línguas (ou dialetos) em seu cotidiano”. 

 



51 

não significa que os habitantes de forma geral conheçam todas as línguas, indo de encontro ao 

que afirma Thomason (2001). E como o contexto que investigamos se comporta desta forma, 

também utilizaremos o termo multilíngue, que abrange o conceito de bilíngue, visto que 

existem várias línguas/variedades sendo faladas, embora os falantes não se comuniquem 

utilizando todo o repertório linguístico que está à disposição. Além disso, analisamos os 

dados de três grupos, ou seja, o perfil social do Toldo Chimbangue, Aldeia Kondá e do Grupo 

de Controle (GC).  

Segundo Altenhofen e Morello (2013, p. 19), o Brasil é um dos países mais 

multilíngues do mundo. Isso se deve, primeiramente, ao fato de que há 500 anos eram faladas 

aproximadamente 1.200 línguas indígenas (Rodrigues, 2005), mas atualmente, de acordo com 

o Censo do IBGE - 2022, são faladas 295 línguas e conforme a Organização das Nações 

Unidas – Unesco, dessas 274, 190 estão ameaçadas de extinção (Altenhofen; Morello, 2013, 

p.19). Conjuntamente, há falantes de línguas de imigração, de sinais, crioulas e 

afro-brasileiras. Assim, segundo Altenhofen (2013b) são faladas cerca de 330 línguas. 

Nelde (1998) traz considerações cabíveis ao nosso estudo. Segundo ele, os contatos 

entre diferentes línguas, inevitavelmente, resultam em conflitos entre os falantes dessas 

línguas, pois a maior parte do contato entre grupos étnicos não ocorre em comunidades 

pacíficas e que convivem harmoniosamente, muito pelo contrário. Normalmente, há vários 

graus de tensões, ressentimentos e diferenças de opiniões que são característicos de cada 

estrutura social competitiva que surgem do confronto de diferentes padrões, valores e atitudes 

que influenciam a autoimagem, a educação e a consciência de grupo. 

 
This type of conflict often appears as a conflict of values, in which differing 
behavioral norms collide, since usually only one norm is considered to be valid. 
Conflicts between ethnic groups, however, occur only very rarely as openly waged 
violent conflicts, and usually consist of a complex system of threats and sanctions in 
which the interests and values of one group are endangered. Conflicts can arise 
relatively easily if – as is usually the case – interests and values have an emotional 
basis. (Nelde, 1998, p. 387).34 

 

Para assimilar os pressupostos de Nelde (1998) e de que forma eles estão conectados à 

nossa realidade, trazemos os exemplos da Bélgica e do Canadá apresentados pelo pesquisador. 

Um grupo linguístico controla a autoridade nas áreas de administração, política e economia e 

34 Tradução nossa: Esse tipo de conflito frequentemente se manifesta como um conflito de valores, no qual 
normas de comportamento diferentes entram em choque, já que, geralmente, apenas uma norma é considerada 
válida. Conflitos entre grupos étnicos, no entanto, raramente ocorrem como confrontos violentos abertos, e 
normalmente consistem em um sistema complexo de ameaças e sanções, no qual os interesses e valores de um 
grupo são colocados em risco. Conflitos podem surgir com relativa facilidade quando - como geralmente ocorre - 
os interesses e valores têm uma base emocional (Nelde, 1998, p. 387). 

 



52 

dá preferência na contratação de candidatos que dominem o idioma oficial ou dominante, no 

caso da Bélgica, o francês, e no caso do Canadá, o inglês. Ao grupo desfavorecido é dada a 

escolha35 de renunciar às suas ambições sociais, assimilar-se ou resistir. Esses grupos 

numericamente e psicologicamente enfraquecidos acabam assimilando o idioma do grupo 

dominante. Segundo o autor,  

 
This type of conflict becomes especially salient when it occurs between population 
groups of differing socioeconomic structures (urban/rural, poor/wealthy, 
indigenous/immigrant) and the dominant group requires its own language as a 
condition for the integration of the rest of the population. (Nelde, 1998, p. 388).36 
 

​ O que ocorre no Brasil é muito semelhante. A língua portuguesa foi imposta aos povos 

indígenas de uma forma violenta, ao ponto de que muitos povos, para sobreviver, assimilaram 

a língua do grupo dominante. E isso ocorre ainda hoje, de uma forma velada, pois as 

comunidades seguem tendo que aprender a norma culta do português para se defenderem do 

não indígena que ao mesmo tempo cobra do indígena que ele saiba a língua do seu povo, 

como se fosse uma prova real para ser enquadrado como indígena. Não há objeções quanto ao 

fato de que vivemos em um conflito linguístico, que ocorre entre os falantes das línguas e não 

entre as línguas (Nelde, 1998), em nosso país. Esse tipo de situação, segundo ele, é fruto da 

sociedade moderna, que reflete, além dos conflitos sociais, as sanções normativas do grupo 

mais poderoso, que normalmente se caracteriza por ser a maioria da população, que exige 

uma adaptação linguística, contrariamente ao contato linguístico.  

No caso das comunidades indígenas, estamos diante de um conflito natural, no qual 

temos uma situação tradicional em que as minorias linguísticas são confrontadas com as 

línguas oficiais ou regionais. Por outro lado, o conflito artificial, ou autoimposto, é 

exemplificado pela expansão da língua inglesa no mundo, motivado pela necessidade de 

comunicação internacional rápida entre poderes econômicos politicamente influentes (Nelde, 

1998). Porém, não há o lado positivo neste cenário, pois “In any event, neither natural nor 

artificial conflict should be judged only negatively; rather, we should hope that out of conflict 

36 Tradução nossa: Esse tipo de conflito torna-se especialmente evidente quando ocorre entre grupos 
populacionais com estruturas socioeconômicas diferentes (urbano/rural, pobre/rico, indígena/imigrante), e o 
grupo dominante exige a utilização de sua própria língua como condição para a integração do restante da 
população (Nelde, 1998, p. 388). 

35 Aspas adicionadas por nós.  

 



53 

there may ensue new alliances and new solutions that will function better than any of the 

efforts of the past”. (Nelde, 1998, p. 297).37  

Muitos desses conflitos perpassam a falta de aceitação e conhecimento do 

multilinguismo, uma vez que vivemos sob as pressões de uma hegemonia linguística e a 

crença do monolinguismo. Além disso, os sentidos negativos atrelados ao multilinguismo 

foram influenciados por termos como ideal, completo e equilibrado, que nos passam a 

impressão que pode-se haver formas que não são ideais, completas ou equilibradas e que ser 

multilíngue significa ser monolíngue em várias línguas (Romaine, 2019). 

Voltando alguns séculos, vemos que o multilinguismo é tão antigo quanto a própria 

espécie humana. Romaine (2019) descreveu que a diversidade linguística prevaleceu sob a 

maior parte da história da humanidade, quando as pessoas viviam em pequenas comunidades 

o que impedia o surgimento de línguas e culturas dominantes devido a homogeneidade social 

de pequenos grupos que se sustentavam com recursos locais e estavam sempre em contato 

econômico e/ou social através da troca de bens, conhecimentos e matrimônios. Isso muda, de 

acordo com Romaine (2019) no período Neolítico, momento em que surge e se difunde a 

agricultura, a qual criou condições para a ascensão de grandes grupos e muda ainda mais nos 

últimos 300 anos, com a prevalência do Estado soberano, que emergiu de impérios, 

previamente existentes, que eram multilíngues, como o Império Romano, por exemplo, que 

formaram a base atual da política mundial.  

Cenoz (2013) apresentou uma interessante distinção sobre a abordagem do 

multilinguismo, particularmente em linguística e psicolinguística. A primeira delas seria a 

visão atomística, na qual se olha, geralmente, para uma característica específica da sintaxe, da 

fonética ou do léxico no desenvolvimento e aquisição de uma língua e separa as línguas, 

considerando-as discretas, fixas e independentes. Nesta visão, a troca de códigos, que 

trataremos adiante, é frequentemente vista como problemática porque indica falta de 

competência. A segunda visão, que espalhou-se nos últimos anos, é a holística, utilizada por 

Grosjean, por exemplo, e envolve todas as línguas e práticas discursivas multilíngues, além de 

analisar como os recursos comunicativos são utilizados na conversação. Olha-se, nesta 

abordagem, não para o falante ideal em cada uma das línguas que usa, mas para a pessoa 

multilíngue como um todo. O desenvolvimento da competência multilíngue é dinâmico e 

envolve mudanças na aquisição e no uso da língua (Jessner, 2008 apud Cenoz, 2013). O 

37 Tradução nossa: “Em todo caso, nem o conflito natural nem o artificial devem ser julgados apenas de forma 
negativa; ao contrário, devemos esperar que, a partir do conflito, surjam novas alianças e novas soluções que 
funcionem melhor do que qualquer uma das tentativas do passado (Nelde, 1998, p. 297)”. 

 



54 

postulado dessas visões evidencia os motivos de haver controvérsias em relação ao 

multilinguismo.  

 

3.1.1 O multilinguismo e a troca de códigos  
 
​ Clyne (1998, p.305) assevera que “Multilinguals are people who either belong to more 

than one language group or function within more than one language group”38. A hegemonia 

do monolinguismo, por sua vez, compreendia as pessoas multilíngues como indivíduos 

monolíngues múltiplos em diversas línguas (Cenoz, 2013; Romaine, 2019). Sob este olhar, e 

na visão atomística, a troca de códigos foi, e ainda é para leigos, vista como um desvio ou 

falta de repertório e habilidades em ambas as línguas.  

​ Por outro lado, na visão holística, essa troca de línguas ou variedades, ou melhor, o 

code-switching, representa uma ampla gama de recursos que o indivíduo multilíngue tem a 

sua disposição e desempenha funções sociais específicas em suas configurações (Muysken, 

2011; Stell, 2019; Deumert, 2011). De acordo com Grosjean (1997, p. 172), “[...] code-switch, 

that is to shift completely to the other language for a word, a phrase, a sentence.”39, 

caracterizando-o como “[...] a well governed process used as a communicative strategy to 

convey linguistic and social information.”40 (Grosjean, 1997, p. 173).  

De acordo Cenoz (2013), a fala dos multilíngues é criativa e inclui instâncias de 

interações linguísticas que vão em diferentes direções. A autora explica:  

 
[...] when multilingual speakers communicate in real life, they use languages as a 
resource. The boundaries between their languages are soft. Multilingual speakers, 
unlike monolinguals, have the possibility of using elements from the different 
languages at their disposal. (Cenoz, 2013, p. 12).41 

 

Na mesma via, Romaine (2019) explica que é impossível definir onde começa o 

multilinguismo ou especificar de forma arbitrária a proficiência mínima para o bilinguismo, 

visto que os repertórios individuais podem incluir várias línguas ou variedades com diferentes 

históricos de aquisição, variados níveis de proficiência e padrões de aprendizagem utilizados 

41 Tradução nossa: “Quando falantes multilíngues se comunicam na vida real, eles usam as línguas como um 
recurso. As fronteiras entre seus idiomas são suaves. Diferente dos monolíngues, os falantes multilíngues têm a 
possibilidade de usar elementos dos diferentes idiomas que dominam”. 

40 Tradução nossa: “um processo bem regulado utilizado como uma estratégia comunicativa para transmitir 
informações linguísticas e sociais”. 

39 Tradução nossa: “alternar o código, ou seja, mudar completamente para o outro idioma para uma palavra, uma 
frase, uma sentença”. 

38 Tradução nossa: “Multilíngues são pessoas que pertencem a mais de um grupo linguístico ou que atuam dentro 
de mais de um grupo linguístico”. 

 



55 

ao longo da vida. Assim como alguns falantes multilíngues crescem com duas ou mais línguas 

de forma simultânea, outros adquirem línguas adicionais em contextos posteriores como a 

escola, trabalho, entre outros.  

​ Grosjean (2001) explica a fascinante dinâmica linguística de pessoas que usam três ou 

mais línguas. Em sua proposição, ele exemplifica que os trilíngues estão no modo monolíngue 

quando as pessoas com quem interagem são monolíngues em uma de suas três línguas, ou 

quando compartilham apenas uma língua com outra bilíngue ou multilíngue. Eles podem estar 

também no modo bilíngue se caso compartilharem duas línguas (por exemplo, as línguas B e 

C) e se sentirem confortáveis em trazer umas das línguas (por exemplo, língua C) para a 

língua base (língua B). Já, se estiverem com trilíngues com quem partilham todas as suas 

línguas, então o modo ativado pode ser trilíngue, sendo uma língua a mais ativa, pelo menos 

durante algum período de tempo. Isto funciona inclusive para os indivíduos quadrilíngues, 

que podem estar em um modo monolíngue de idioma B, onde o idioma B está sendo usado (é 

o idioma base) e os idiomas A, C e D estão desativados. Essa mesma pessoa, em outra 

situação, pode estar na modalidade quadrilingue onde, por exemplo, o idioma B é o idioma 

base e os idiomas A, C e D também estão ativos. 

​ O que é importante, de acordo com Muysken (2013), é especificar as circunstâncias do 

contato linguístico e observar como os processos que surgem a partir deles, como o 

code-switching, assumem formas específicas que podem ter manifestações diferentes 

dependendo das línguas envolvidas. Para ele,  
 

Code-switching is not a unified phenomenon, it is argued in Muysken (2000), but 
can have different manifestations, depending on the languages involved, the nature 
of the speech communities, degree of normativity, etc. Likewise, Creole languages 
fall into different classes, again depending on different factors. (Muysken, 2013, p. 
710).42 

 

​ Neste artigo, Muysken (2013) busca criar um modelo que dê conta dos múltiplos 

resultados de diferentes áreas investigativas como a sociolinguística, a linguística histórica e a 

psicolinguística, que integram vários tipos de fatores e níveis de explicação: sociais, 

cognitivos e linguísticos. Embora interligados, na sua visão, estudos e conferências são 

realizados de forma separada em diferentes revistas e debates, estruturas conceituais e 

42 Tradução nossa: A alternância de códigos não é um fenômeno unificado, como argumenta Muysken (2000), 
mas pode ter diferentes manifestações, dependendo das línguas envolvidas, da natureza das comunidades de fala, 
do grau de normatividade, etc. Da mesma forma, as línguas crioulas se dividem em diferentes categorias, 
também dependendo de diversos fatores. 

 



56 

terminologias aparentemente não relacionadas, considerando, claro, que não haja os mesmos 

objetivos teóricos.  

​ No mesmo trabalho, Muysken (2013) ampliou sua elaboração de três para quatro 

estratégias distintas, embora, segundo ele, nem sempre claramente separáveis, utilizadas pelas 

comunidades multilíngues quando utilizam/realizam o code-switching. Para facilitar a 

compreensão, trazemos alguns dos exemplos utilizados por Muysken (2013). 

  

1. Inserção: trechos bem definidos da língua B são inseridos em uma frase que pertence a 

língua A.  

 

Figura 01 - Exemplo de inserção 

 
Fonte: Muysken (2013, p. 712) 

 

Muysken (2013) explica que no exemplo boliviano, um fragmento oriundo do 

espanhol, a expressão composta las cuatro “às quatro”, com o acusativo Quíchua -ta é 

inserida em uma cláusula Quíchua. Da mesma maneira, a expressão bukis “caixa” é tirada do 

Espanhol (e, em última análise, do Inglês) e ocorre sem o marcador de caso acusativo. Este 

empréstimo lexical e a ordem SVO (em vez do tradicional SOV) sugerem a influência 

espanhola, porém ela é muito mais geral e não está diretamente ligada à troca de código. Em 

termos gerais,43 é o uso da L1. As propriedades gramaticais e lexicais são utilizadas como 

língua matriz.  

 

2. Alternação: geralmente não é possível identificar se o fragmento pertence a língua A ou B, 

pois ocorre uma sucessão nas línguas A e B em uma frase.  

 

43 Quando falamos “em termos gerais” apresentamos a reformulação das estratégias/princípios - inserção, 
alternância, lexicalização congruente e backflagging - feitas por Muysken (2013), considerando os fatores 
sociais, cognitivos e linguísticos, para a exploração a aplicação delas/deles em outros domínios de contato.  

 



57 

Figura 02 - Exemplo de alternação 

 
Fonte: Muysken (2013, p. 713) 

 

Aqui o autor explica que a expressão do espanhol, ándale pues, é combinada ou 

justaposta a uma expressão inglesa, sem que nenhuma delas esteja subordinada à outra. Em 

termos gerais, utiliza-se princípios combinatórios universais, procedimentos pelos quais 

fragmentos de diferentes línguas podem ser combinados independentemente das gramáticas 

envolvidas. 

 

3. Lexicalização Congruente: compreende o uso de elementos de qualquer língua, A e B, em 

uma estrutura que é total ou parcialmente compartilhada por elas. Ela envolve casos de troca 

em que as línguas têm partes substanciais de sua gramática em comum.  

 

Figura 03 - Exemplo de lexicalização congruente 

 
Fonte: Muysken (2013, p. 713) 

 

Segundo a explicação de Muysken, uma única combinação de preposição + pronome 

espanhol, a él “para ele”, é inserida em um enunciado catalão, facilitado por semelhanças 

estruturais e morfolexicais entre as línguas. Em termos gerais, produz estruturas e palavras 

que compartilham propriedades de L1 (primeira língua) e L2 (segunda língua). 

 

4. Backflagging: nesta estratégia, a língua principal ou matriz não é a língua comunitária 

original, mas a língua para a qual alguns falantes mudaram como uma L2, e esta é marcada 

com elementos sinalizadores da língua comunitária original, os quais indicam a sua identidade 

 



58 

étnica tradicional, mesmo que eles próprios tenham mudado para uma língua dominante não 

ética. Muysken (2013) evidencia uma maior ocorrência com os marcadores discursivos.  

 

Figura 04 - Exemplo de  Backflagging 

Fonte: Muysken (2013, p. 713) 

 

Aqui o autor demonstra que a conjunção árabe marroquina wella “ou” é inserida numa 

expressão holandesa, a L2 da comunidade envolvida e afirma que apenas os marcadores 

discursivos do árabe marroquino aparecem nas declarações holandesas, nenhum outro 

elemento. Em termos gerais, usa-se o máximo possível da L2, ou seja, as propriedades 

gramaticais e lexicais da segunda língua, como matriz ou língua base.  

Em suma, Steel (2019) explica:  

 
Instead of phrasing grammatical constraints, Muysken observes trends: CS involving 
typologically close languages is more likely to produce insertional CS or congruent 
lexicalisation, while CS involving typologically distant languages is more likely to 
produce alternational CS. (Steel, 2019, p. 161)44. 

 

Mas, como distinguir a alternância de códigos para o empréstimo nas produções de 

falantes bilíngues e monolíngues? Em termos gerais, a ocorrência de code-switching implica 

haver algum grau de competência nas duas variedades linguísticas entre as quais o falante 

realiza a troca de idiomas, enquanto que o empréstimo, outro fenômeno linguístico associado 

ao contato linguístico, pode ocorrer na fala daqueles com uma competência monolíngue, pois 

este é definido, de forma geral, como a importação/transferência de palavras de uma língua 

para outra (Romaine, 2004; Muysken, 2011). Ele pode ser fonológico, gramatical e sintático, 

morfológico ou lexical (Mott; Laso, 2020).  

Para Matras (2019, p. 149): “Borrowing is most difficult to discern from 

code-switching in cases where active bilinguals alternate among meaning-equivalent 

44 Tradução nossa: Em vez de formular restrições gramaticais, Muysken observa tendências: a alternância de 
código (AC) entre línguas tipologicamente próximas tende a produzir alternância do tipo insercional ou 
lexicalização congruente, enquanto a AC entre línguas tipologicamente distantes tende a resultar em alternância 
do tipo alternacional. 

 



59 

structures in two (or more) languages.”45. Ele explica que é um desafio identificar mudanças 

estruturais duradouras e distingui-las quando os falantes são bilíngues e fluentes, tanto na 

língua doadora como na receptora.  

O fenômeno é iniciado quando falantes de uma língua receptora (a língua que adota o 

termo) entram em contato com falantes da língua doadora (língua fonte). Esse contato pode 

ser superficial e limitado a apenas um pequeno grupo de usuários que são os importadores de 

novos termos (Matras, 2019). São eles que farão inúmeras adaptações em vários graus até o 

empréstimo específico ser aceito pela comunidade em geral, a ponto de ocorrer a substituição 

dos fonemas da língua doadora pelos da língua receptora, já em contextos em que a língua 

doadora tem grande prestígio, a pronúncia pode ser mantida por uma questão de status ou 

educação (Romaine, 2004). Em suma, muitos processos criativos e de adaptação e integração 

entram em ação, mesmo ocorrendo a preservação das características estruturais da língua 

receptora (Winford, 2020). 

Muysken (2011) aponta três critérios para a distinção entre o code-switching e 

empréstimo. O primeiro deles diz respeito à adaptação à linguagem base, ou seja, o tipo de 

morfologia que uma língua apresenta faz uma diferença importante. O segundo critério leva 

em consideração o grau de bilinguismo da comunidade em questão. Aqui, Muysken (2011) 

também relata que para usar um empréstimo estabelecido, não é necessário dominar ou 

conhecer a língua doadora, mas para a troca de códigos a situação é diferente, pois se não há 

domínio e uso dos idiomas, não há maneira de alternar entre eles. E o terceiro critério é a 

quantidade de material retirado da língua doadora. Se for mais do que uma única palavra, é 

provável que se trate de code-switching. 

Em cenários de contato, segundo Romaine (2004), podem ocorrer duas formas de 

empréstimo, o loan blend e o loanshift. O loan blend ocorre quando uma parte da palavra é 

emprestada e a outra pertence a língua original e são comuns em áreas do chamado 

“bilinguismo imigrante”. Ao mudar para um novo local, os falantes encontram uma variedade 

de coisas que são específicas do novo ambiente ou cultura e adotarão palavras já disponíveis 

na língua local para descrevê-las, por exemplo, Gumbaum ‘gumtree’, e Grüngrocer 

‘greengrocer’ no alemão usado na Austrália. O loanshift consiste em estender o significado de 

uma palavra estrangeira para que corresponda ao de uma palavra em outro idioma, por 

exemplo, a palavra portuguesa grosseria (fala rude) é usada com o sentido de ‘mercearia’ no 

inglês (Romaine, 2004; Mott; Laso, 2020).  

45 Tradução nossa: “O empréstimo é mais difícil de distinguir da alternância de código em casos em que 
bilíngues ativos alternam entre estruturas equivalentes em significado em duas (ou mais) línguas”. 

 



60 

Matras (2019) destaca duas principais motivações para que os empréstimos ocorram. 

A primeira delas são as lacunas na língua receptora oriundas de termos para novos artefatos, 

produtos e inovações culturais, conceitos sociais e ideológicos. Segundo ele, dados de uma 

amostra de línguas mostraram que existem tendências com categorias semânticas, como 

artefatos do mundo moderno, liderando a propensão ao empréstimo, seguido de religião e 

crença, vestuário e higiene, utensílios domésticos e lei. A segunda motivação é o prestígio do 

sistema da língua doadora. Conforme o autor, é uma noção vaga e tende a reportar o status 

dominante de uma língua dentro de um domínio particular de interação social. Em síntese, 

para Matras (2019), os empréstimos estão invariavelmente ligados aos papéis especializados 

das línguas em diferentes domínios de integração social, além da operação de fatores 

cognitivos. Conceitos cotidianos que são mais simples, próximos e usados com mais 

frequência tendem a resistir aos empréstimos, enquanto que contrapartes paradigmáticas 

complexas, como formalidade e rotinas rígidas, são propensas ao empréstimo.  

Martins (2024) reflete sobre os empréstimos do português e do espanhol no Guarani 

Mbya, falado na TI Rio das Cobras/PR, em Sapukai/RJ e em Mymba Roka-Amaral/SC. Seu 

estudo toma como referência a obra Léxico Guaraní, dialeto Mbyá: versão para fins 

acadêmicos com acréscimos do dialeto Nhandéva e outros subfalares do Sul do Brasil, de 

Dooley, publicado em 1998.  

A pesquisadora afirma que a maioria dos termos oriundos do português e espanhol se 

enquadram na primeira motivação proposta por Matras (2019), e que ele também chama de 

matter replication, como veremos adiante, e defende que essa é uma evidência de que há uma 

resistência dos Mbyá da TI Rio das Cobras em relação aos empréstimos. O que endossa essa 

constatação é o alto número de palavras que passam por processos de nativização sistemáticos 

e abrangentes, no qual os empréstimos passam por uma rigorosa adaptação às regras fonéticas 

e fonológicas da língua dos Guarani, como por exemplo, o item lexical português ‘porco’ é 

encontrado como ‘poryko’, e ‘roda’ é ‘ruera’. 

Por outro lado, Martins (2024) menciona que nos outros dois grupos, Sapukai/RJ e 

Mymba Roka-Amaral/SC, os empréstimos são incorporados de forma direta, assim como a 

sua forma na língua original. Ela assevera que enquanto o primeiro grupo é resistente à 

entrada de empréstimo na língua os outros dois são mais tolerantes, especialmente, o grupo 

Sapukai. A pesquisadora acredita que o fato se justifica devido à configuração territorial, pois 

a aldeia fica próxima ao não indígena, o que gera um contato constante com a língua 

portuguesa, a língua majoritária. 

 



61 

Um estudo, realizado na comunidade Kaingang TI Guarita, no noroeste do Rio Grande 

do Sul, por Frizzo, Krug e Horst (2021), revelou que os empréstimos de distintas naturezas 

podem agir como um gatilho para a alternância entre as variedades linguísticas que os falantes 

dominam levando ao code-switching. Nessa comunidade, o contato entre grupos de diferentes 

culturas e línguas é frequente e local, em virtude do alto número de não indígenas que 

trabalham na TI e vice-versa. Além disso, o território também está localizado muito próximo 

de dois centros urbanos. Os pesquisadores perceberam que com o aumento de determinados 

empréstimos do português na língua kaingang, o falante altera para a língua portuguesa em 

determinados contextos.  

Winford (2020) recorda que uma das mais importantes contribuições do campo do 

contato linguístico foi o estudo de Thomason e Kaufman (1988), o qual apresentou uma 

perspectiva linguística altamente inovadora. Contudo, no que se refere ao empréstimo, o 

pesquisador explica que a definição proposta por eles: “the incorporation of foreign features 

into a group’s native language by speakers of that language: the native language is maintained 

but is changed by the addition of the incorporated features”46 (Thomason; Kaufmann, 1988, p. 

37), é falha, especialmente em contextos em que uma comunidade mantém sua língua 

ancestral/nativa enquanto se torna bilíngue, e cada vez mais proficiente em uma língua 

dominante. 

Para provar tal afirmação, Winford (2020) apoia-se na pesquisa de Smits (1998), o 

qual descreveu que, em uma comunidade imigrante holandesa de Iowa, o inglês se tornou a 

língua dominante para muitos falantes, embora o holandês ainda fosse mantido. A conclusão 

deste estudo apresentado por Winford (2020) é que as mudanças no holandês de Iowa, 

evidentemente, são o resultado da transferência da língua dominante (ou doadora) para a 

menos dominante (a receptora) e que os empréstimos podem ocorrer tanto no sentido da 

língua dominante para não dominante e vice-versa.  

Um ponto de Winford (2020) que destacamos, são suas colocações sobre o que ele 

chama de mecanismo de imposição. Em relação a isso, ele explica que existem casos de 

replicações de algum padrão gramatical, significado ou função de uma L1 para uma L2, e há 

também, transferências de padrões de uma L2 em que o falante se tornou bilíngue para uma 

L1 que está em desgaste. Para o autor, a literatura, em sua maioria, se concentra na 

transferência da L1 para a L2 e que transferências na outra direção têm sido negligenciadas, 

embora sejam bastante comuns. Esta transferência “para trás”, como ele chama, é comum 

46 Tradução nossa: “a incorporação de traços estrangeiros na língua nativa de um grupo pelos falantes dessa 
língua: a língua nativa é mantida, mas é modificada pela adição dos traços incorporados”. 

 



62 

entre bilíngues para quem a L2 se tornou a língua principal e dominante e cuja L1 está em 

desgaste. Em suma, “It manifests itself in cases of language shift, where L1 features are 

imposed on a developing L2, as well as in cases of L1 attrition, where features from a now 

dominant L2 are imposed on the declining L1.”47 (Winford, 2020, p. 66). 

Para Matras (2011), as línguas em contato são gatilhos potentes de mudança 

linguística em vários níveis e nomeia o empréstimo direto de palavras, que para ele é a forma 

mais comum de se referir a introdução de uma nova estrutura em uma língua, de matter 

replication. Mas, quando tratamos de processos mais abstratos de extensão de significados 

estamos nos referindo ao pattern replication, que é a gramaticalização induzida pelo contato, 

um recurso criativo e espontâneo e, assim como no code-switching e no empréstimo comum, 

os falantes são motivados a fazer o melhor uso do seu repertório linguístico e utilizam os seus 

recursos linguísticos em sua totalidade, não mantendo uma demarcação rígida entre os 

sistemas linguísticos. Por meio desta criatividade, os falantes improvisam construções 

correspondentes nas duas línguas e que são aparentemente autorizadas nos respectivos 

contextos de ambas as línguas, pois os falantes tomam por base os termos que são apropriados 

nos contextos relacionados.  

A gramaticalização é definida como um processo no qual estruturas lexicais se tornam 

gramaticais, e as estruturas gramaticais se tornam ainda mais gramaticais, ou seja, a 

gramaticalização segue uma escala hierárquica na qual as estruturas concretas vão se tornando 

abstratas, uma propriedade que é definida como unidirecionalidade (Heine; Narrog, 2015; 

Heine; Kuteva, 2003), o que nos faz compreender que o empréstimo é um processo e não um 

resultado (Winford, 2020).  

Heine e Narrog (2015) explicaram que a gramaticalização geralmente prossegue ao 

longo do mesmo tipo de estágio, definido como modelo de sobreposição: (I) existe uma 

estrutura linguística A; (II) A adquire uma segunda estrutura (sentido) B em contextos 

específicos =A/B; (III) em algum outro contexto, A é perdido, com efeito de que existe 

apenas B. Logo, existe uma estrutura em cadeia A, A/B, B, em que os diferentes estágios do 

processo surgem como variantes contextualmente definidas na estrutura sincrônica. Isso 

demonstra que o processo de gramaticalização não ocorre de forma abrupta como pode 

parecer, nem é desorganizado.  

47 Tradução nossa: “Ela se manifesta em casos de mudança linguística, quando características da L1 são impostas 
a uma L2 em desenvolvimento, assim como em casos de erosão da L1, quando características de uma L2, agora 
dominante, são impostas à L1 em declínio.” 

 



63 

Os estudiosos citados acima utilizam quatro parâmetros que descrevem as instâncias 

da gramaticalização, sendo eles: a extensão (de natureza pragmática), a dessemantização 

(refere-se a semântica), a decategorização (refere-se à morfossintaxe) e a erosão (refere-se à 

fonética). Heine e Kuteva (2005) mencionam o estudo realizado por Campbell, em 1987, 

sobre o Pipil, uma língua asteca em El Salvador, próximo de ser extinta. Essa língua não 

possui meios formais para coordenar orações, porém, existe um substantivo relacional, o wan, 

que serve como um marcador comitativo. Ele requer um prefixo pronominal possessivo como 

modificador, parecendo-se, assim, a um substantivo possessivo. Os falantes de Pipil, sob a 

influência do espanhol (que se tornou a língua principal de muitos falantes de Pipil), 

desenvolveram won em uma preposição com o sentido de com, que desenvolveu-se ainda 

mais, passando a ter o sentido de conjunção de sintagma nominal e, embora ainda pareça 

permitir uma interpretação comitativa, conforme a frase (6) apresentada por Heine e Kuteva 

(2005) e oriunda do estudo de Campbell. Posteriormente o wan foi gramaticalizado para uma 

conjunção coordenativa e, na função de unir também orações, como pode-se ver na frase (7), 

oriunda do mesmo estudo. 

 

Figura 05 - Gramaticalização de wan 

Fonte: Heine; Kuteva (2005, p. 16) 

 

Este é um caso de gramaticalização, pelo fato de parecer ter envolvido todos os quatro 

parâmetros que descrevem as instâncias da gramaticalização. A dessemantização teve o efeito 

de que o significado comitativo foi branqueado, com o resultado de que o item acabou se 

transformando em um dispositivo de ligação de orações. A extensão ocorreu, afinal o wan 

passou a ser usado em novos contextos, e também efetivou-se a decategorização, quando o 

termo perde suas propriedades nominais, isto é, deixa de ter a capacidade de assumir um 

prefixo pronominal possessivo e passa de um substantivo relacional para uma partícula 

 



64 

funcional. Por último, dá-se a erosão, quando o termo perdeu seu prefixo possessivo 

obrigatório, e é encurtado para um marcador monossilábico wan (Heine; Kuteva, 2005). 

Outro exemplo, no qual podemos perceber a ocorrência destes parâmetros e mais 

próximo da nossa realidade, é a gramaticalização de a gente no português como pronome 

pessoal, apresentado por Zilles (2007), descrito aqui, resumidamente48. Segunda ela, o uso da 

construção na posição de sujeito da oração aumenta significativamente dos anos 1970 para os 

anos 1990 e expandiu-se para novos contextos, caracterizando a extensão. Em seguida, o 

substantivo gente perde o traço de povo e ocorre a dessemantização (ou branqueamento 

semântico). O parâmetro seguinte é a decategorização, ou seja, a perda de propriedades 

morfossintáticas. De acordo com Zilles (2007), ao se tornar pronome indefinido, há, 

primeiramente, a fixação da sequência ‘a gente’ e restrições combinatórias e, em seguida, 

ocorre a perda do plural gramatical (‘as gentes’ não tem o significado de primeira pessoa do 

plural, e sim de ‘as pessoas’). Por fim, quanto à redução fonética, Zilles (2007) afirma que 

encontra-se nos dados analisados casos de redução fonética da forma ‘a gente’: ahente, a’ente 

e ’ente.  

​ Com o auxílio dos exemplos apresentados é possível compreender de uma melhor 

forma como a gramaticalização se manifesta na prática, e principalmente, seu princípio de 

unidirecionalidade. Desejamos ter representado nos fenômenos que descrevemos até aqui a 

compreensão de que eles estão e são processos de um continuum. Sempre em movimento, em 

um itinerário sem ponto de partida ou chegada, vivo e dinâmico como a língua é, responsiva à 

fatores linguísticos e extralinguísticos, que a modificam, ocasionando variações. Toda essa 

performance pode ser governada por atitudes e crenças linguísticas por parte dos falantes, 

bem como, por questões de identidade, o que explicaremos em seguida.  

 

3.1.2 Atitudes, crenças e identidade linguística 
 

Em cenários de contato linguístico entre grupos que utilizam línguas diferentes, ou 

seja, em contextos multilíngues, desenvolvem-se atitudes linguísticas por parte dos falantes 

(Bekker, 2019). O estudo das atitudes se origina no campo da psicologia, pois sempre 

recorreu-se a ela para explicar o comportamento dos indivíduos, uma vez que esses formam 

atitudes positivas ou negativas em relação às coisas, pessoas, instituições, eventos e ideias, 

logo, às línguas.   

48 Para visualizar os exemplos apresentados pela pesquisadora ver mais em seu artigo, disponível em: 
https://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/fale/article/view/2408/1882 Acesso em: 05/05/2024. 

 

https://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/fale/article/view/2408/1882


65 

Lasagabaster (2004) expõe que uma atitude é adquirida através das relações sociais de 

interação e afirma:  

 
It is beyond any doubt that attitudes are directly influenced by exceptionally 
powerful environmental factors such as the family, work, religion, friends or 
education, up to the point that people tend to adjust their attitudes to conform with 
those that are most prevalent in the social groups they belong to (Lasagabaster, 2004, 
p. 399).49 

 

O autor explica que uma atitude não é um comportamento, mas uma predisposição 

para responder de uma maneira particular ao objeto da atitude, um conceito sociopsicológico 

que não pode ser objetivamente ou diretamente observado e medido, e sim, inferido a partir de 

um comportamento. Ele destaca que as atitudes têm grande importância para a 

sociolinguística para explicar as reações e percepções diante de diferentes idiomas ou 

variedades linguísticas e podem ser tanto um fator predisponente quanto um resultado. Neste 

sentido, se enquadram os fenômenos que vimos na seção anterior, bem como as mudanças 

linguísticas, conforme explica Moreno Fernandez: 
 

Una actitud favorable o positiva puede hacer que un cambio lingüístico se cumpla 
más rápidamente, que en ciertos contextos predomine el uso de una lengua en 
detrimento de otra, que la enseñanza-aprendizaje de una lengua extranjera sea más 
eficaz, que ciertas variantes lingüísticas se confinen a los contextos menos formales 
y otras predominen en los estilos cuidados. Una actitud desfavorable o negativa 
puede llevar al abandono y el olvido de una lengua o impedir la difusión de una 
variante o un cambio lingüístico. (Moreno Fernández, 1998, p. 179).50 

 

Em relação à estrutura das atitudes, são três os componentes influentes a serem 

considerados: o componente cognitivo tem a ver com as convicções e crenças sobre o objeto 

da atitude; o componente afetivo refere-se à avaliação/sentimentos positivos ou negativos em 

relação ao objeto e, por fim, o componente conativo é a conduta ou reação diante do objeto 

(Kaufmann, 2011; Bekker, 2019). Vandermeeren (2005, p. 1319) define a influência dos 

componentes da seguinte forma: “A language attitude is an idea charged with emotion with 

50 Tradução nossa: Uma atitude favorável ou positiva pode fazer que uma mudança linguística se cumpra mais 
rapidamente, que em certos contextos predomine o uso de uma língua em detrimento de outra, que o 
ensino-aprendizagem de uma língua estrangeira seja mais eficaz, que certas variantes linguísticas se confinem 
aos contextos menos formais e outras predominem nos estilos cuidadosos. Uma atitude desfavorável ou negativa 
pode levar ao abandono e ao esquecimento de uma língua ou impedir a difusão de uma variante ou uma mudança 
linguística (Moreno Fernández, 1998, p. 179). 

49 Tradução nossa: Não há dúvida de que as atitudes são diretamente influenciadas por fatores ambientais 
extremamente poderosos, como a família, o trabalho, a religião, os amigos ou a educação, a tal ponto que as 
pessoas tendem a ajustar suas atitudes para se adequar  àquelas mais prevalentes nos grupos sociais aos quais 
pertencem. 

 



66 

respect to language behaviour and predisposes a type of (language) behaviour to a particular 

class of language situations.”51.  

Salientamos dois pontos sobre os componentes apresentados: os sentimentos e 

crenças. Primeiro, como postulado na citação de Moreno Fernández (1998), uma atitude 

desfavorável, ou um sentimento negativo, leva ao abandono e esquecimento do objeto, neste 

caso a língua. Todavia, sentimentos e atitudes positivas não são suficientes para evitar o 

desaparecimento ou substituição (MacGregor-Mendoza, 2020). Diante disto, atuariam, por 

exemplo, políticas linguísticas, sobre as quais falaremos adiante. Já as crenças, relativas ao 

componente cognitivo, desempenham funções perante as atitude, conforme atesta Muñoz 

(2019):  

 
La manera en que nos comportamos, en que nos desenvolvemos ante un acto o un 
individuo, está basada en creencias; en otras palabras, a partir de las creencias las 
personas mantenemos actitudes ante la realidad, ante las situaciones, ante los 
individuos, así que los conceptos de actitud y creencia están por su naturaleza 
unidos. (Muñoz, 2019, p. 754).52 

 

Segundo ela, podemos inferir que a aprendizagem das crenças e atitudes ocorrem de 

forma implícita, diferenciando-se assim do conhecimento, do saber transmitido pela escola. 

Lasagabaster (2004), por sua vez, salienta que os pais e a educação tornam-se fatores muito 

influentes, sendo que as atitudes que tiveram origem nestes meios sociais são particularmente 

resistentes. De acordo com afirmações do teórico, para se ter uma atitude em relação a um 

objeto é preciso que haja uma experiência ou informações sobre ele, ou seja, o fator de 

formação de uma atitude é a experiência pessoal direta.  

Muñoz (2019) postula que as atitudes e crenças são muitas vezes confusas. Conforme 

Fishbein e Ajzen (2010 apud MacGregor-Mendoza, 2020), as crenças informam e sustentam 

atitudes, e explicam o motivo de complexidade e do desafio que é lidar e pesquisar sobre 

atitudes:  
 
As a general rule, people are likely to engage in careful deliberation when they are 
confronted with a novel situation or when they confront an important decision. 
Under these conditions they may well evaluate the likely consequences of the 
behavioral options, imagine what other people would want them to do or what 
important others would do themselves and consider the factors that may make it easy 

52 Tradução nossa: A maneira como nos comportamos, como agimos diante de um ato ou de um indivíduo, 
baseia-se em crenças; em outras palavras, a partir das crenças as pessoas mantêm atitudes perante a realidade, 
perante as situações, perante os indivíduos, de modo que os conceitos de atitude e crença estão unidos por sua 
natureza. (Muñoz, 2019, p. 754). 

51 Tradução nossa: “Uma atitude linguística é uma ideia carregada de emoção em relação ao comportamento 
linguístico e predispõe a um tipo de comportamento (linguístico), em determinada classe de situações de 
linguagem.”. 

 



67 

or difficult for them to perform the behavior in question. Such elaborate information 
processing is much less likely when people are confronted with performing a 
familiar behavior or when they make a relatively unimportant behavioral decision. 
(Fishbein; Ajzen, 2010, p. 24 apud MacGregor-Mendoza, 2020, p. 258).53 

 

Ainda, para Muñoz (2019), é difícil determinar até que ponto as crenças e atitudes são 

direcionadas às formas linguísticas e onde começam as opiniões voltadas para os falantes 

dessa língua. Em suma, uma atitude linguística reflete a atitude social das pessoas, focando 

tanto na língua quanto na forma como ela é utilizada na sociedade. Consequentemente, 

conforme a autora, quando se julga expressões linguísticas como belas, fortes, melhores, 

comuns entre outros, é possível que se esteja valorando os falantes e não a língua em si, pois 

as línguas transmitem conotações sociais e valores sentimentais. “En concreto, una actitud 

lingüística es una manifestación de la actitud social de los individuos, distinguida por 

centrarse y referirse tanto a la lengua como al uso que de ella se hace en sociedad…” (Muñoz, 

2019, p. 755).  

Além das crenças influenciarem as atitudes, a identidade também atua neste sentido, 

pois como postula Vandermeeren (2005) as atitudes linguísticas são muito sensíveis às 

questões de identidade linguística. A autora explica que os membros subordinados de um 

grupo étnico que valorizam a sua língua como um símbolo importante da sua identidade e que 

se identificam fortemente com o grupo, tendem a manter seus recursos de linguagem distintos. 

Por outro lado, quando os indivíduos se identificam de forma fraca ou moderada com seu 

grupo interno, eles serão menos propensos a manter a língua que pertence a esse grupo. 

Reforçando essa afirmação, Krug (2004, p. 13) afirma que “estipula-se que quanto maior o 

papel da língua como marca de identidade, tanto maior são as possibilidades de uso e 

manutenção da língua minoritária”. 

Antes de mais nada, é preciso clarificar conceitos de identidade e grupos étnicos. A 

identidade não é uma categoria estável, pelo contrário, é complexa e está em constante 

mudança ou construção. Nesta direção, Hall (2008) argumenta que as identidades são 

produzidas em locais históricos e institucionais específicos e emergem no interior do jogo de 

modalidades específicas de poder e são, desta forma, muito mais um produto da marcação da 

53 Tradução nossa: Como regra geral, as pessoas tendem a se envolver em uma deliberação cuidadosa quando se 
deparam com uma situação nova ou quando enfrentam uma decisão importante. Nessas condições, é provável 
que avaliem as possíveis consequências das opções de comportamento, imaginem o que outras pessoas gostariam 
que elas fizessem ou o que pessoas importantes fariam nessas circunstâncias, e considerem os fatores que podem 
facilitar ou dificultar a realização do comportamento em questão. Esse processamento elaborado de informações 
é muito menos provável quando as pessoas precisam realizar um comportamento familiar ou tomar uma decisão 
comportamental relativamente sem importância. (Fishbein; Ajzen, 2010, p. 24 apud MacGregor-Mendoza, 2020, 
p. 258). 

 



68 

diferença e da exclusão do que da unidade idêntica e naturalmente construída, conforme seu 

significado tradicional que tudo inclui, uma identidade sem costuras, inteiriça, sem 

diferenciação interna. Nas palavras do autor, é apenas por meio da relação com o outro, com 

aquilo que não é, com aquilo que falta, com o que é chamado de exterior constitutivo que o 

positivo de qualquer termo pode ser construído.  

 
Toda identidade tem, à sua margem, um excesso, algo a mais. A unidade, a 
homogeneidade interna, que o termo “identidade” assume como fundacional não é 
uma forma natural, mas uma forma construída de fechamento: toda identidade tem 
necessidade daquilo que lhe “falta” – mesmo que esse outro que lhe falta seja um 
outro silenciado e inarticulado.” (Hall, 2008, p.110). 

 

Newlin-Lukowicz (2019) afirma que a identidade é multivalente quando nos 

deparamos com o contexto dos indivíduos mexicanos-americanos que podem se ver tanto 

como mexicanos quanto americanos e podem optar por colocar uma dessas identidades em 

primeiro lugar dependendo da circunstância em um nível macro54. Contudo, ao se colocarem 

como americanos não deixam de ser “mexicanos”. Indígenas também podem se identificar em 

ser catarinenses e chapecoenses, sem deixar de ser e se identificar como indígenas. 

Cada pessoa tem sua própria identidade (individual), e identifica-se a um grupo ou 

povo. D’Angelis (2002) ao falar sobre identidade, aponta que uma pessoa se identifica com 

um grupo, o que ele chama de identidade comum, e que no caso de um povo é a identidade 

étnica. Isso significa que aquele grupo compactua de ideias e fatos semelhantes sobre as 

roupas que vestem, o tipo de alimentação, de bebidas, das festas que realizam, do estilo de 

música que ouvem, e além disso, compartilham histórias, figuras importantes e valorização 

dos seus antepassados. Tudo isso, na visão de  D’Angelis (2002) é a forma como um grupo 

étnico se vê e se valoriza. Ele assevera que, somente em situações de muito sofrimento e 

perseguição, as pessoas desejam mudar repentinamente e forçadamente sua identidade, ou 

passam a ter vergonha da sua própria gente, história e formas de vida, o que se caracteriza 

como etnocídio.  

O clássico exemplo quando falamos de identidade é o estudo de Labov (2008) na Ilha 

de Martha's Vineyard, realizado nos anos 1960, que investigou a variação da pronúncia na 

altura do primeiro elemento dos ditongos /ay/ e /aw/ (como right e backhouse, 

respectivamente) entre os residentes da ilha. Utilizando entrevistas com diferentes grupos 

sociais, Labov descobriu que os pescadores e aqueles fortemente identificados com a 

comunidade local mantinham a pronúncia tradicional como um símbolo de resistência cultural 

54 Já em nível micro, identidades como “nerd” podem ser relevantes em um contexto local.  

 



69 

e identidade local. Este estudo demonstrou que a variação linguística é influenciada por 

fatores sociais e identitários, mostrando a língua como um marcador de identidade e 

resistência cultural. 

 

3.1.2.1 Grupos étnicos 

 
Aprofundando-se no conceito, na literatura antropológica, um grupo étnico é 

geralmente entendido como um coletivo de pessoas que: 1) se perpetua do ponto de vista 

biológico; 2) compartilha valores culturais fundamentais; 3) constitui um campo de 

comunicação e interação; e por fim, 4) um grupo que se identifica e são identificados por 

outro (Barth, 2000). Para o autor, grupos étnicos são uma forma de organização social, 

definidos, assim, por fronteiras sociais. 

Destarte, como a identidade se constrói na diferença, as distinções étnicas não 

dependem do distanciamento social, mas, ao contrário, normalmente são a base da qual 

sistemas sociais são construídos. A interação não causa a mudança cultural, “as diferenças 

culturais podem persistir apesar do contato interétnico e da interdependência entre etnias” 

(Barth, 2000, p. 26). Essa definição dinâmica, assim como a de identidade, apresentada aqui, 

se enquadra no contexto das comunidades indígenas que estudamos, as quais, assim como 

outros grupos étnicos, vivem e modificam seus hábitos e costumes naturalmente e se 

revitalizam conservando aquilo que julgam necessário para se manter como grupo, que pode, 

inclusive, apresentar uma diversificação interna, sem com isso, gerar uma subdivisão ou 

multiplicação (Barth, 2000, p. 26). 

 No campo da sociolinguística, a etnia tem sido vista como uma potencial fronteira 

sociolinguística, pois os grupos étnicos distinguem-se culturalmente, inclusive 

linguisticamente em muitos casos, de outros grupos que entram em contato, resultando em 

situações em que dois indivíduos que cresceram na mesma região dialetal, ou na mesma 

vizinhança, podem falar bem diferentes um do outro (Newlin-Lukowicz, 2019).  

Assim como a identidade é multivalente, a etnia também é entendida como um 

fenômeno fluido, refletindo uma mutabilidade na identificação nos diferentes períodos da 

vida, uma vez que as pessoas têm a liberdade de cruzar as fronteiras culturais  e linguísticas 

(Newlin-Lukowicz, 2019). Isso significa que as pesquisas sobre atitudes e identidade 

linguísticas apresentam os dados de um determinado momento da vida do indivíduo e do 

grupo.  

 



70 

Os Kaingang e os demais grupos indígenas do país e do mundo são considerados 

grupos etnolinguísticos, visto que, a língua desempenha um papel importante na definição de 

sua identidade cultural ou étnica (Hamers; Blanc, 2004). Como bem explicou D’Angelis 

(2002), muitos grupos indígenas buscaram construir uma nova identificação: a de 

“civilizado”, “católico”, “crente”, numa tentativa de abandonar o estereótipo indígena 

marcado como negativo pelo não indígena e para isso renunciaram à sua língua materna. 

Porém, com o passar do tempo, perceberam que essa discriminação que sofriam não se 

originava na língua, mas no poder econômico e político. Hoje, muitos povos buscam pela 

revitalização de suas línguas, em muitos casos, para reafirmar sua identidade indígena.  

Embora a língua seja um componente que marca a cultura do grupo e a identificação, 

principalmente para os povos indígenas, não existe uma relação categórica entre língua e 

etnia. Para Fishman (2007) a ligação entre língua e etnia também é variável, pois enquanto 

para alguns a língua é o principal indicador de expressão de sua etnia, para outros a língua 

pode ser meramente marginal e opcional. 

 

3.2 POLÍTICAS LINGUÍSTICAS 

 

Além do que fora exposto até aqui, cabe ainda apontar que, as atitudes linguísticas são 

moldadas pelas políticas linguísticas (Lasagabaster, 2004). Calvet (2002, p. 145) define 

política linguística como “um conjunto de escolhas conscientes referentes às relações entre 

língua(s) e vida social”. Essas escolhas não estão restritas ao Estado, mas sim, às decisões dos 

indivíduos e grupos ou entidades sociais que promovem motivações de direitos e de deveres, 

por se imporem como regra e não apenas como atitude linguística (Altenhofen, 2013a). A 

implementação prática de uma política linguística, é o que Calvet (2002) define como 

planejamento linguístico, o qual só pode ser executado pelo Estado, pois este é quem tem o 

poder e os meios de fazê-lo. 

É fundamental tratar sobre o tema perante as políticas impostas em nosso país, pois é 

por meio da ação delas que percebemos, primordialmente, um estado monolíngue que sempre 

atuou (e ainda atua) para que essa condição/status se mantivesse, o que resulta em tudo que 

tratamos nesta pesquisa, em outras palavras, grande parte do que analisamos aqui, é fruto da 

atuação de políticas linguísticas ou a falta delas.  

​ O primeiro contato realizado pelos europeus foi com indígenas Tupinambás, na costa 

leste do território brasileiro. Como fruto dessa interação, temos, além dos filhos gerados entre 

mulheres indígenas e portugueses, a origem das Línguas Gerais: o Nheengatú, que sobrevive 

 



71 

até hoje e é falado por 35 mil a 40 mil pessoas no coração da Amazônia e a Língua Geral 

Paulista55. Em 1758, por meio do Diretório dos Índios, Marquês de Pombal impôs o português 

como língua única do país (Oliveira; Altenhofen, 2011). Havia, assim, mais um motivo para 

perseguir e dizimar os povos originários. Esta foi a primeira ação linguística por parte do 

estado na história do país. 

​ Conforme detalha Noll (2010), quanto aos aspectos linguísticos deste documento, as 

interpretações filológicas do século XX foram exageradas. De acordo com suas colocações, o 

Diretório, que vigorou por “apenas”56 quatro décadas, foi um manifesto essencialmente 

econômico, pois apenas três dos 95 artigos tratavam do assunto língua e do ensino (parágrafos 

6, 8 e 9). O parágrafo 6 determinava o fim da instrução jesuítica em língua geral e para 

garantir a civilização dos indígenas, o ensino das crianças deveria ocorrer exclusivamente em 

português e o uso desta língua se tornava obrigatório para todos os nativos que pudessem 

seguir uma instrução.  

Em 1938, com a ocorrência da Segunda Guerra Mundial, a Lei da Nacionalização - 

Decreto/Lei Federal no 406, de 4 de maio de 193857, proibiu os imigrantes e seus 

descendentes de usarem suas línguas maternas. Enquanto esta legislação estava voltada aos 

imigrantes, os grupos indígenas sofriam com as ações do Estado Novo, voltadas à assimilação 

e aplicadas pelo SPI. A política indigenista da época, ocupava-se em fazer com que os índios 

se “tornassem produtivos” e estava voltada à integração e assimilação, sem considerar as 

peculiaridades culturais, além de ser pautada em princípios de uma identidade natural única 

(Saraiva, 2013).  

​ Indiretamente, essa postura pode ser considerada como um política linguística, uma 

vez que Saraiva (2013) encontrou evidências de que a educação promovida pelos postos 

indígenas ofertava às crianças a alfabetização em língua portuguesa e o ensino cívico. Através 

de um quadro, a pesquisadora apresentou o que era ensinado nas escolas dos postos em 1940. 

Logicamente, o componente curricular era “leitura, língua nacional”, e não havia espaço para 

as línguas maternas das populações indígenas, indo ao encontro do que foi relatado pelos 

57 Mesmo estando toda taxada é possível verificar o conteúdo da lei em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Decreto-Lei/1937-1946/Del0406.htm. Acesso em: 10/06/2024. 

56 Termo usado pelo autor. Aspas adicionadas por nós, pois 40 anos não nos parece pouco tempo, na verdade, é 
tempo suficiente para uma língua deixar de ser usada por seu grupo.  

55 Informações oriundas do curso Jenipapos – Literatura de Autoria Indígena. Desenvolvido pelo Itaú Social, em 
parceria com a MINA – Comunicação e Arte, que contou com a participação da escritora Conceição Evaristo, e 
dos autores indígenas Ailton Krenak, Daniel Munduruku, Dona Liça Pataxoop, Dona Vanda Pajé, Eliane 
Potiguara e Julie Dorrico e Yaguarê Yamã, no segundo momento. O curso tratou da Língua Geral do Nordeste e 
da Língua Geral do Sul, porém não encontramos bibliografia falando sobre elas.  

 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Decreto-Lei/1937-1946/Del0406.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Decreto-Lei/1937-1946/Del0406.htm
https://polo.org.br/multiletramentos/formacao/217/jenipapos-literatura-de-autoria-indigena
https://www.itausocial.org.br/noticias/conceicao-evaristo-a-escrevivencia-serve-tambem-para-as-pessoas-pensarem/
https://www.itausocial.org.br/noticias/essa-historia-e-um-pedido-para-que-a-gente-volte-a-origem/


72 

indígenas da TI Guarita: os professores só ensinavam a língua portuguesa a eles enquanto 

frequentaram a escola, dirigida pelo SPI (Frizzo, 2017). 

​ O que detalhamos aqui são casos de linguicídio e linguicismo. Skutnabb-Kangas e 

Phillipson (1995) postulam que quando se priva os grupos ou indivíduos de utilizarem suas 

línguas maternas, seja de forma direta ou indireta, comete-se uma forma contemporânea de 

racismo, e o denominaram de linguicismo. Ele precede o linguicídio, definido pelos autores 

como o extermínio de uma língua e é análogo ao genocídio. Esse conceito, difere-se da noção 

da morte natural de uma língua, a qual não implica necessariamente um agente causador, mas 

é vista como o resultado natural (Skutnabb-Kangas, 2019).  

​ Skutnabb-Kangas (2019) explica que os agentes do linguicídio/linguicismo podem ser 

estruturais (compreendendo um estado, uma instituição, leis e legislações, entre outros) ou 

ideológicos (normas e valores atribuídos a diferentes línguas e seus falantes). Ambos 

envolvem, na maioria dos casos, línguas minoritárias.  

​ Muitos avanços na área dos direitos linguísticos têm sido alcançados em nível 

mundial, como por exemplo, a assinatura, em 1996, da Declaração Universal dos Direitos 

Linguísticos, que visa apoiar o direito linguístico, especialmente das línguas ameaçadas de 

extinção. Junto à Declaração Universal dos Direitos Humanos, ambas defendem que o 

cidadão tenha o direito à liberdade de expressão e de falar livremente sua própria língua, 

ainda que essa não seja o idioma oficial de seu país (Silva, 2021). 

Mesmo diante dessas evoluções, muitas pessoas não conseguem usar suas línguas 

maternas para se comunicarem. De acordo com Skutnabb-Kangas e Phillipson (1995), o 

linguicídio atualmente acontece de forma mais disfarçada e sofisticada, exemplificado pelos 

sistemas educacionais, onde a língua minoritária é proibida de maneira indireta, ideológica e 

estrutural. Para os autores, sempre que crianças de creches e pré-escola, falantes de línguas 

minoritárias, são atendidas por professores que não estão autorizados a usar a língua materna 

dessas crianças, se comete um genocídio linguístico. Esse fenômeno “[...] is a logical 

expression of belief in a monolingual nation state (‘one nation one language’ seen as normal, 

desirable and inevitable)”58 (Skutnabb-Kangas; Phillipson, 1995, p. 86). 

Frente a essas experiências, no Brasil e no mundo, têm ocorrido algumas mudanças, as 

quais partem dos próprios membros de falantes de línguas minoritárias. Com o anseio de 

revitalizar, manter e fortalecer suas variantes, esses povos buscam por estratégias. Uma delas 

é a cooficialização das línguas minoritárias.  

58Tradução nossa: “[...] é uma expressão lógica da crença em um estado-nação monolíngue (‘uma nação, uma 
língua’ visto como normal, desejável e inevitável).” (Skutnabb-Kangas; Phillipson, 1995, p. 86). 

 



73 

Cooficializar uma língua, segundo Oliveira (2015, p. 27), faz com que ela se torne 

oficial ao lado de outra língua já oficial, e ambas passam a ter igualdade de possibilidades. Ele 

explica que a oficialização de uma língua deve ser uma reivindicação de um grupo linguístico 

determinado, através de suas entidades ou indivíduos. Sem uma organização política da 

comunidade de fala é impossível um empreendimento deste tipo. O autor destaca que 

oficializar uma língua significa que o Estado admite sua existência e reconhece aos seus 

falantes a possibilidade de não terem que mudar de língua quando quiserem se expressar 

publicamente ou tratar de questões da vida civil e também para produzir conhecimento. 

Quando uma política linguística como essa conta com a participação dos falantes na 

gestão de suas línguas, temos o que Calvet (2002) chamou de ações in vivo. Elas referem-se 

ao modo como as pessoas resolvem seus problemas de comunicação no dia a dia. Exemplo 

disso, seria os pidgins59. Enquanto que ações realizadas sem a participação dos membros da 

comunidade, técnicas impostas de fora para dentro, são denominadas in vitro, nas quais os 

linguistas, em seus laboratórios, analisam as situações e as línguas, as descrevem e criam 

hipóteses sobre o futuro delas. Em seguida, os políticos estudam as hipóteses e as 

proposições, fazem escolhas e as aplicam. Embora extremamente diferentes, Calvet (2002) 

destaca que, se as escolhas in vitro divergem com as in vivo ou com os sentimentos dos 

falantes, elas podem se tornar conflituosas, logo, impor uma língua a uma nação se torna uma 

meta difícil de ser alcançada. Por esta razão, a participação dos falantes na gestão de suas 

línguas é fundamental, daí a priorização de ações in vivo (Oliveira; Altenhofen, 2011). 

No Brasil, encontramos um exemplo de política linguística, concretizada mediante a 

cooficialização de línguas minoritárias que perpassam e unem ações in vivo, na cidade de São 

Gabriel da Cachoeira, no Amazonas. Considerado o município mais plurilíngue do Brasil, em 

seu território de aproximadamente 109.192,562 km2 vivem, segundo o Censo do IBGE de 

2022, 51.795 habitantes, dos quais 98% são indígenas de 23 etnias. Após a aprovação da Lei 

Municipal 145/2002, o nheengatu, o tukano e o baníwa, línguas tradicionais faladas pela 

maioria da população, foram cooficializadas. O reconhecimento jurídico é resultado da 

mobilização da Federação das Organizações Indígenas do Rio Negro (FOIRN). Em novembro 

de 2006, o representante do município assinou um  decreto que regulamentou o 

59 Parkavall (2020) define pidgin como uma língua franca que é muito limitada em termos lexicais e estruturais, 
mas que mantém um certo nível de normas e estabilidade entre seus falantes. Sua natureza restrita significa que 
geralmente não é utilizada como primeira língua. A maior parte dos pidgins extrai seu vocabulário 
principalmente de uma língua já existente, que é conhecida como "língua lexificadora". As demais línguas cujos 
falantes participaram da formação do pidgin são denominadas "línguas substrato". 

 



74 

reconhecimento do tukano, baniwa e nheengatu (Morello, 2015). Anos mais tarde, por meio 

da Lei Municipal nº 84/2017, o yanomami faria parte do grupo de línguas cooficializadas.  

Segundo a lei 145/2002, o status de língua cooficial obriga o município a prestar 

serviços de atendimento ao público na língua oficial e nas cooficiais, oralmente e por escrito, 

bem como dispor de tradutores, produzir documentação e campanhas publicitárias 

institucionais nas línguas, além de incentivar e apoiar o aprendizado e o uso das variedades 

cooficializadas nas escolas60 e nos meios de comunicação. De acordo com o site Novo 

Milênio61, a lei estipulava que, no prazo de até cinco anos, os órgãos públicos e a iniciativa 

privada deveriam ter funcionários aptos a atender a população em português, nheengatu, 

tukano e no idioma baniwa (e posteriormente, em yanomami). O texto menciona ainda, que o 

objetivo da lei é garantir o direito dos cidadãos indígenas habitantes no município de 

entenderem e se fazerem entender quando em diálogo com os poderes públicos. 

​ Atualmente, segundo o Instituto de Investigação e Desenvolvimento em Política 

Linguística - IPOL, no Brasil, já foram cooficializadas 13 línguas indígenas em 10 municípios 

e 9 línguas alóctones (ou de imigração) em 41 municípios62. Em grande parte, as 

cooficializações foram fortalecidas e incentivadas pelo Decreto nº 7387 de 9 de dezembro de 

2010, que institui o Inventário Nacional da Diversidade Linguística (INDL) como forma de 

oficializar a identificação, documentação, reconhecimento e valorização das línguas faladas 

pelos diferentes grupos que compõem a sociedade brasileira e que podemos considerar como 

uma política em parte in vitro, mas que pode, se for do interesse dos falantes das línguas 

minoritárias, colaborar com ações in vivo. É preciso que as comunidades linguísticas, com o 

suporte de pesquisadores e estudiosos, desenvolvam as ações que os levem a gerir o próprio 

patrimônio cultural. Caso contrário, será uma iniciativa que ficará apenas no papel.  

Acerca das línguas indígenas, Adegbija (1994) assevera que, apesar da legislação 

pouco afetar as funções linguísticas nas interações informais e interpessoais do dia a dia, o 

incentivo ao uso das línguas pode ser feito de modo consciente, principalmente na vida 

pública e outros espaços, o que gera atitudes positivas por parte dos falantes. Ele cita algumas 

formas de planejar e gerir as línguas: (I) Nacionalismo ou funções oficiais: para que os povos 

indígenas saibam o que acontece no cotidiano do governo e possam participar efetivamente da 

vida nacional é preciso que as línguas indígenas sejam usadas na administração cotidiana da 

62 Disponível em: Lista de línguas cooficiais em municípios brasileiros | IPOL. Acesso em: 26/06/2024. 
61 Disponível em: https://www.novomilenio.inf.br/idioma/20021211.htm Acesso em: 25/06/2024. 

60 O texto da Lei Orgânica do Município,  afirma que “Caberá ao município incentivar a conservação de língua 
nativa com ensino bilíngüe;”. Lei disponível em: 
https://www.saogabrieldacachoeira.am.leg.br/leis/lei-organica-municipal/Lei%20Organica%20APROVADA.pdf/
view. Acesso em: 27/06/2024.  

 

http://ipol.org.br/lista-de-linguas-cooficiais-em-municipios-brasileiros/
https://www.novomilenio.inf.br/idioma/20021211.htm
https://www.saogabrieldacachoeira.am.leg.br/leis/lei-organica-municipal/Lei%20Organica%20APROVADA.pdf/view
https://www.saogabrieldacachoeira.am.leg.br/leis/lei-organica-municipal/Lei%20Organica%20APROVADA.pdf/view


75 

nação; (II) Funções de língua nacional: para expressar o orgulho nacional e promover 

unidade, as línguas indígenas deveriam ser reconhecidas como línguas nacionais; (III) 

Comunicação intercultural ou interétnica: as línguas indígenas funcionam efetivamente como 

línguas francas ou línguas de comunicação, especialmente nos níveis regional e local, mas 

suas funções geralmente não são oficialmente reconhecidas. No Brasil pela falta de políticas 

linguísticas eficazes, assim como na maioria dos contextos africanos, a comunicação 

interétnica ocorre através de uma língua europeia; (IV) Comunicação internacional: as línguas 

indígenas são esquecidas quando se trata de desempenhar funções internacionais, situação que 

deveria ser alterada para aumentar suas chances de manutenção; (V) Línguas da educação: a 

educação é uma área crucial para políticas linguísticas, pois afetam todas as outras áreas de 

funcionalidade linguística. Ela afeta o progresso e a capacidade de participar de muitos 

aspectos da vida nacional. 

​ A respeito do último ponto, o ensino, considerado uma área relevante no campo das 

políticas linguísticas, mencionamos que, apenas com a Constituição de 1988, artigo 210, é 

dado às comunidades indígenas o direito de ministrarem as aulas em suas respectivas línguas 

maternas, o que é reforçado na Lei de Diretrizes e Bases (LDB) de 1996, em seu artigo 32, 

que garante que o ensino fundamental seja ministrado na língua materna das comunidades 

indígenas. No que tange à legislação, a educação indígena vem sendo regulamentada, 

primeiramente pela LDB, seguindo da Resolução 3/99 do Conselho Nacional de Educação63, 

contemplada pelo Plano Nacional de Educação64, aprovado em 2001, orientada pelas 

Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Indígena de 201265, e pelo Estatuto 

do Índio66, título V, documento que passa por revisão desde o final de 2023.  

​ Não há dúvidas do movimento que as comunidades têm realizado para manter ou 

revitalizar suas línguas e o agente fundamental dessa ação é a escola. Garantido o direito em 

Lei e orientada por meio de resoluções e diretrizes próprias, o desafio da educação indígena é 

buscar por uma metodologia que considere a realidade sociolinguística da comunidade, a qual 

pode ser identificada mediante um bom diagnóstico que mostre a situação de uso da língua 

indígena, os conflitos, vitalidade, entre outras dimensões (Silva, 2006). 

 ​ Altenhofen (2013a) reitera que uma política linguística não se direciona apenas aos 

falantes de línguas minoritárias, mas também à cultura majoritária no sentido de desenvolver 

66 Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l6001.htm. Acesso em: 10/06/2024. 

65 Disponível em: http://portal.mec.gov.br/docman/junho-2012-pdf/10992-rcp005-12/file. Acesso em: 
10/06/2024. 

64 Disponível: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/leis_2001/l10172.htm. Acesso em: 10/06/2024.  
63 Disponível em: http://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/pdf/CEB0399.pdf. Acesso em: 10/06/2024. 

 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l6001.htm
http://portal.mec.gov.br/docman/junho-2012-pdf/10992-rcp005-12/file
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/leis_2001/l10172.htm
http://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/pdf/CEB0399.pdf


76 

uma competência plurilíngue e plurivarietal, para incluir e se incluir no mundo e, com isso dar 

ouvidos a diversidade linguística e cultural de seu entorno. “Nessa perspectiva, tão importante 

quanto defender o valor e os direitos das populações bilíngues, é promover entre a população 

monolíngue uma consciência plurilingue e pluralista, condizente com as expectativas e 

competências plurais exigidas pelo mundo globalizado” (Altenhofen, 2013a, p. 102). Diante 

do exposto, percebemos a importância da alteração do artigo 26 da LDB, pela Lei nº 11.645 

de 200867, que torna obrigatório o ensino da História e Cultura Indígena e Afro-Brasileira nos 

estabelecimentos de ensino fundamental e de ensino médio, públicos e privados, propagando 

assim, a verdadeira história dos povos indígenas, e alcançando, por meio do conhecimento, o 

respeito pelo modo de vida desses grupos e suas línguas maternas.  

​ Para concluir esse capítulo, reforçamos que os fenômenos como code-switching, 

empréstimos e gramaticalização, decorrentes do contato linguístico são influenciados por 

crenças, atitudes, identidade e políticas linguísticas, além de outros fatores extralinguísticos 

como idade, classe social, gênero, localidade. E a forma como cada um dos componentes que 

descrevemos até aqui se comportam no contexto que investigamos, será verificada através dos 

dados, pois cada grupo e cada realidade são únicos e singulares.  

 

 

67 Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm. Acesso 
em:10/06/2024. 

 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm


77 

4 COMPOSIÇÃO LINGUÍSTICA DO CONTEXTO INVESTIGADO 
 

Antes de falarmos a respeito das línguas envolvidas nessa pesquisa, ou seja, a 

dimensão dialingual da metodologia, precisamos expor o conceito que dela(s), assumimos, 

embora muito do que já foi dito até aqui, aponte para o que será apresentado. 

O ponto de partida desta abordagem é a comunidade linguística, pois é neste espaço 

que se dá a interação entre língua e sociedade. Segundo Labov (2008, p. 188), “uma 

comunidade de fala não pode ser concebida como um grupo de falantes que usam todos as 

mesmas formas; ela é mais bem definida como um grupo que compartilha as mesmas normas 

a respeito da língua”.  

Ao se estudar qualquer comunidade linguística, constataremos a existência de 

diversidade ou de variação, pois toda comunidade se caracteriza pelo emprego de diferentes 

modos de falar. A essas diferentes maneiras de falar a sociolinguística reserva o nome de 

variedades linguísticas. O conjunto de variedades linguísticas utilizado por uma comunidade é 

chamado repertório verbal (Alkmim, 2012). Qualquer língua, falada por qualquer 

comunidade, exibe sempre variações. A Sociolinguística encara a diversidade linguística 

como uma qualidade constitutiva do fenômeno linguístico e não como um problema. Para ela 

qualquer língua falada exibe sempre variações (Alkmim, 2012). Por se ocupar de questões 

como variação e mudança linguística, bilinguismo, contato linguístico, línguas minoritárias, 

política e planejamento linguístico, entre outras (Coelho et al., 2010), é que esta pesquisa 

assume e analisa as línguas sob essa perspectiva, utilizando-se, porém, da teoria metodológica 

da Dialetologia Pluridimensional e Relacional melhor explicada nas próximas seções.  

 

4.1 LÍNGUA PORTUGUESA 

 
Uma das línguas envolvidas neste estudo é a língua portuguesa, que assim como o 

francês, o italiano, o espanhol e o romeno, se origina essencialmente do latim vulgar e 

pertence ao grupo das línguas românicas ou neolatinas. Ela foi levada até a Península Ibérica 

por volta do século III a.C., pelos soldados romanos durante a Segunda Guerra Púnica. Os 

povos estabelecidos neste local, com exceção dos bascos, adotaram o latim como língua, e 

posteriormente, o criatianismo (Teyssier, 1997; Bechara, 2015; Botelho, 2013). Em Roma, 

havia duas modalidades linguísticas diferentes de uma mesma língua: o latim clássico, que era 

a variedade escrita, caracterizada pelo rigor dos literatos e usadas em escolas e academias, e o 

 



78 

latim vulgar, que era a língua falada pelo povo em geral, incluindo os soldados romanos, 

espontaneamente e sem a preocupação das normas gramaticais (Botelho, 2013). 

Segundo Teyssier (1997) e Botelho (2013), após a romanização dos povos do Oeste e 

Noroeste da península (lusitanos e galaicos), em 409, a área sofreu com a invasão dos 

bárbaros germânicos - vândalos, suevos e alanos - e mais tarde, em 416, dos visigodos. O 

resultado deste contato é a influência germânica e a diversificação do latim falado, o qual 

evolui rapidamente. Em 711, a Península é conquistada pelos muçulmanos que influenciaram 

o léxico do latim. Ao longo do processo de Reconquista cristã, que expulsou os invasores para 

o sul, nasce, por volta do século XII, o reino independente de Portugal, e também formam-se 

ao norte, três línguas peninsulares - o galego português, o castelhano e o catalão - que foram 

levadas posteriormente para o sul.  

Até a total retomada da península, Portugal foi se desenvolvendo e criando sua própria 

identidade linguística por meio do galego-português de Portugal, cujos primeiros textos 

escritos apareceram no século XIII. É neste tempo que o reino autônomo de Portugal 

estabelece seus limites geográficos e a língua oficial passa a ser denominada de “português” e 

utilizada em documentos oficiais. Um dos textos mais antigos deste gênero é o testamento de 

Afonso II  (Teyssier, 1997; Bechara, 2015; Botelho, 2013).  

Conforme Teyssier (1997), entre os séculos XV e XVI, Portugal espraia a língua 

portuguesa para vastos territórios por meio da expansão marítima e a tomada desses locais. 

Este é o caso do Brasil, o qual é apossado por Portugal, quando em 1500, Pedro Álvares 

Cabral desembarca em solo brasileiro, imaginando estar na Índia. Com o processo de 

descolonização, a língua portuguesa permaneceu no Brasil e em diferentes países da África e 

da Ásia.   

Atualmente a língua portuguesa é falada por 260 milhões de pessoas ao redor do 

mundo, o que a torna  um dos idiomas mais falados no planeta, sendo o terceiro no Ocidente e 

o primeiro no Hemisfério Sul, segundo dados do Observatório da Língua Portuguesa68. Os 

países que têm o português como língua oficial legitimaram, em 1996, a Comunidade dos 

Países de Língua Portuguesa (CPLP) que tem por objetivo integrar esses povos. Além de 

Portugal e Brasil, fazem parte do grupo os países africanos Angola, Cabo Verde, 

Guiné-Bissau, Guiné Equatorial, Moçambique, São Tomé e Príncipe, e o asiático Timor Leste.  

68 Disponível em: 
https://observalinguaportuguesa.org/por-que-o-portugues-brasileiro-faz-tanto-sucesso-em-portugal/ . Acesso em: 
07/07/2024. 

 

https://observalinguaportuguesa.org/por-que-o-portugues-brasileiro-faz-tanto-sucesso-em-portugal/


79 

Os países africanos formaram o grupo dos Países Africanos de Língua Oficial Portuguesa 

(PALOP).  

Contudo, a configuração linguística dessas nações é bem diferente. Noll (2008) afirma 

que apenas no Brasil e em Portugal a língua portuguesa é a língua materna da maior parte da 

população. Rubio (2022) explica que a realidade em alguns casos é bastante divergente da 

brasileira. Conforme o autor, os cenários do PALOP apresentam configurações ímpares e as 

variedades de língua portuguesa estão entremeadas por diferentes culturas e grupos étnicos e 

redes de relações sócio-históricas, exercendo variadas funções.  

Não vemos a situação do Brasil muito diferente dos PALOP quando olhamos da 

posição em que estão os grupos indígenas. Mas, os rumos que a língua portuguesa, como 

língua oficial, tomou foi bem diferente do que a do território africano.  

Noll (2008) apresenta alguns fatos, além das políticas linguísticas que firmaram e 

fortaleceram o uso da língua portuguesa no Brasil. De acordo com suas afirmações, o Brasil é 

o único país que se desenvolveu como centro irradiador do mundo lusófono, provocando uma 

proporção de 95 falantes brasileiros para 5 portugueses. Isso se deve ao fato do aumento da 

população em nosso território e uma significativa urbanização. Além disso, ele descreve que 

enfoques distintos e, em parte, complementares se deram, entre os dois países, no que diz 

respeito à difusão do português e na publicação de literatura portuguesa.  

Morello (2024) afirma que ao longo da história, as línguas portuguesas, como ela 

chama, faladas pelas diferentes parcelas da população brasileira foram se acomodando em 

padrões gramaticais distintos que não seguiram o acaso. Eles foram orientados pela bandeira 

do nacionalismo e alavancados pelo desenvolvimento da indústria e das instituições nacionais. 

De acordo com a autora, a mão-de-obra que atuaria nesse novo cenário necessitava de 

instrução e escolarização, sobretudo no domínio do uso da língua portuguesa padrão. Surgem, 

então, a partir de 1880, as gramáticas de língua portuguesa que lançavam mão de teorias 

evolucionistas e comparativistas, e apresentavam abordagens da língua que contemplavam os 

processos de diferenciação do português vernacular em relação à língua portuguesa padrão 

vinculada nas gramáticas vindas de Portugal. Aos poucos, a língua portuguesa se consolidou 

como oficial da administração e da instrução, concretizando a norma-padrão brasileira e 

abafando as variedades do português falado.  

Essas “línguas portuguesas’, conforme Bortoni-Ricardo (2011), poderiam ser dispostas 

em um contínuo dialetal que se estenderia desde os vernáculos rurais mais isolados, e que 

sofrem menos influência da norma padrão até a variedade urbana padrão das classes de maior 

 



80 

prestígio. Nesse contínuo, adjacentes aos vernáculos estigmatizados, estariam as variedades 

não padrão que a autora denomina de rurbanas. 

Para Bortoni-Ricardo (2011) essa classificação está parcialmente sobreposta pelo 

critério de estratificação social, pois a maior parte do estrato social mais baixo é constituído 

do campesinato e dos migrantes rurais, logo, a distribuição de inúmeras variáveis pode ser 

explicada tanto com base nas classes sociais quanto pela origem rural/urbana.  

  
4.2 LÍNGUAS INDÍGENAS E A LÍNGUA KAINGANG  

 

Quando os portugueses e sua língua ocuparam o Brasil, viviam aqui entre 1 e 6 

milhões de indígenas (Castilho, 2016) que falavam, na projeção de Rodrigues (1993), mais de 

mil línguas indígenas. Hoje, assim como no passado, não existe um número exato de quantas 

línguas indígenas são faladas, mas há uma estimativa que o número seja de 295 (Censo, 

2022). O desaparecimento dos povos que as falavam, consequência das campanhas de 

extermínio ou de caça a escravos, das epidemias de doenças contagiosas do Velho Mundo, da 

redução progressiva de seus territórios que comprometeu os meios de subsistência e a 

assimilação forçada, foi a principal causa da redução no número de línguas faladas 

(Rodrigues, 1986). 

As áreas que foram colonizadas há mais tempo e de forma intensa logicamente 

apresentam o maior índice de desaparecimento69. Rodrigues (1986) propõe uma ilustração: se 

traçarmos uma linha imaginária de São Luís do Maranhão, ao norte, até o Chuí, ao sul, fica ao 

oeste dela a área onde as línguas indígenas sobreviveram e ao leste, onde se extinguiram 

praticamente todas.  

De acordo com Storto (2019) quando uma língua desaparece com ela se vai uma 

parcela substancial da herança cultural do povo que a fala, afinal, trata-se de línguas de 

transmissão oral, na qual o conhecimento é passado de geração em geração principalmente 

por meio de narrativas dos mais velhos para os mais novos. Para ela,  

 
Quando uma língua deixa de ser falada, desaparece a herança criativa linguística e 
cultural acumulada através dos anos pela coletividade de falantes. Especialmente 
entre as línguas indígenas brasileiras, trata-se de uma perda irreparável, pois muitas 
dessas línguas e culturas nunca foram registradas ou estudadas. Dentre os vários 
aspectos linguísticos, estão características gramaticais que podem ser únicas daquele 

69 Arion Rodrigues (1986) usa o termo “desaparecimento”, que entendemos equivaler ao mesmo que “extinção” 
ou “silenciamento” das línguas, fenômenos que são causados por um agente. Já o termo “morte” conforme já 
tratamos neste trabalho, com base em Skutnabb-Kangas (2019), é um processo natural, que não está relacionado 
à proibição (políticas linguísticas) ou genocídio.  

 



81 

idioma (a sua diversidade) ou já conhecidas pelos linguistas em outras línguas (os 
universais) (Storto, 2019, p.7). 

 

Do número estimado de línguas que sobreviveram, todas, inclusive o kaingang, estão 

em perigo de extinção, isso significa, segundo o centro de pesquisa para inteligência 

linguística - Ethnologue, que poucos indivíduos identificando-se com elas. A caracterização 

do perigo para o Ethnologue envolve duas dimensões: o número de usuários que se 

identificam com a língua e os usos ou funções que ela desempenha. Uma língua pode estar em 

perigo devido à diminuição de falantes que a usam e a transmitem, ou porque está sendo 

utilizada em menos atividades diárias, perdendo assim sua complexidade estrutural e função 

social.  

Conforme Rodrigues (1993) apesar da enorme diversidade linguística no século XVI, 

a sua distribuição nas áreas de incursão europeia não favoreceu o conhecimento deste 

multilinguismo. Nos postulados do pesquisador, tanto franceses quanto portugueses 

aprenderam apenas o Tupinambá (Tupi antigo), pois era a língua que predominava quase 

completamente ao longo da extensa costa brasileira, do nordeste ao sudeste, com apenas 

pequenas variações dialetais. Desta forma, ela era altamente funcional para aqueles que 

desejavam extrair pau-brasil e se estabelecer ao longo da costa. Uma vez aprendida em um 

ponto, permitia a comunicação em praticamente qualquer outro lugar no litoral. 

Consequentemente, as línguas minoritárias em relação ao Tupinambá não receberam tanta 

atenção. É devido a isso, que o português apresenta tantos termos de origem Tupi, como 

nomes de plantas e animais, artefatos e conceitos da cultura indígena, designações de 

acidentes geográficos (rios e riachos, lagos, morros e serras, etc) (Rodrigues, 2010).  

Um fenômeno linguístico que se estabeleceu entre os portugueses e os indígenas no 

Brasil foi o desenvolvimento das línguas gerais. “Estas não se desenvolveram como pidgins 

nem como crioulos, mas são continuações de línguas indígenas que passaram a ser faladas 

pelos mestiços de homens europeus e mulheres índias” (Rodrigues, 1993, p. 96).  

Nos primórdios da colonização, chegavam de Portugal muito mais homens que, de 

forma forçada, mantinham relações com mulheres indígenas. Pouco a pouco, os filhos de pais 

portugueses e mães indígenas, que falavam a língua das mães e dos demais parentes indígenas 

cresceu (Rodrigues, 2010; Storto, 2019).  

Foi em Piratininga, em São Paulo, que, no primeiro século da colonização, esse 

processo foi mais intenso, dado que o número de mestiços, chamados mamelucos, usando a 

língua Tupi, dos indígenas de São Vicente e do rio Tietê, difundiu-se a ponto de ser 

denominada de língua geral, hoje língua geral paulista (LGP). Como os mamelucos passaram 

 



82 

a integrar expedições ou bandeiras que iam para o interior de São Paulo, Minas Gerais, Goiás, 

Mato Grosso, eles foram levando consigo o uso das duas línguas, português e língua geral, e 

designando nomes pelos lugares que passavam, o que fixou uma toponímia em língua 

tupi-guarani e no vocabulário popular. A LGP foi vigente desde a metade do século XVI até a 

segunda metade do século XIX. O português acabou se tornando de uso exclusivo, motivado 

pela progressiva extinção dos indígenas tupis e o aumento da imigração (Rodrigues, 1986, 

1993; Storto, 2019; Castilho, 2016). 

No Maranhão e no Pará desenvolveu-se a língua geral amazônica (LGA), no século 

XVII, devido à conquista portuguesa da região e a expulsão dos franceses do Maranhão. Sob a 

administração do Estado do Maranhão e Grão-Pará, multiplicaram-se rapidamente os 

mamelucos, posteriormente chamados de tapuias, falando a língua dos tupinambás, que 

viviam no litoral do Maranhão que se estendia para oeste até a foz do rio Tocantins. A LGA 

foi sendo falada pelas tropas e missões que foram adentrando e criando núcleos de 

povoamentos no vale amazônico. Ela foi utilizada não só para a catequese como para a ação 

social e política portuguesa e luso-brasileira até o século XIX. Por volta de 1835, em resposta 

à Revolta da Cabanagem, as forças da marinha exterminaram grande parte da população 

tapuia, reduzindo consideravelmente o número de falantes da LGA, a qual ficou sendo falada 

em algumas comunidades e fixou-se na bacia do Rio Negro. Ela tornou a língua materna de 

uma grande porção de indígenas e passou a ser conhecida como Nheengatu, sobre a qual 

inclusive falamos no tópico dedicado às políticas linguísticas, citando a sua cooficialização 

(Rodrigues, 1986, 1993; Storto, 2019; Castilho, 2016).  

Para Rodrigues (1993), no processo de constituição das línguas gerais deve ter havido 

uma sucessão de fases, incluindo:  

1)​ Um período em que os homens europeus eram poucos e viviam nas comunidades 

indígenas ou perto delas usando a língua indígena como segunda língua, e seus filhos 

mestiços (mamelucos ou caboclos) eram criados imersos na língua indígena quase sem 

alterações; 

2)​ Em seguida, houve um período em que os europeus e mestiços se tornaram mais 

numerosos, seja formando comunidades separadas das indígenas, seja devido à 

redução progressiva das populações indígenas em suas próprias comunidades.  

3)​ Finalmente, com a expulsão ou eliminação dos indígenas, os mestiços se tornaram os 

únicos falantes nativos da língua original, transmitindo-a a outros índios e europeus. 

De acordo com o pesquisador, em todas essas fases, deve ter havido um número 

variável de bilíngues, tanto europeus aprendendo a língua indígena quanto mestiços. 

 



83 

Diferentemente de Noll (2010), Rodrigues (1993) atribui ao Diretório de Índios a 

responsabilidade pela extinção das línguas gerais, mas de forma pontual à LGP, pois no caso 

da LGA, como já colocado, ele atribui o genocídio dos tapuias como causa da extinção.  

Organizadas de acordo com suas semelhanças, as línguas que são faladas nos dias de 

hoje se dividem em dois grandes troncos: Tupi (ocorre em países da América do Sul, como o 

Brasil) e Macro-Jê (ocorre apenas no território brasileiro) e suas respectivas famílias 

(Rodrigues, 1986, 1993; Storto, 2019; Castilho, 2016; D’Angelis, 2022). Conforme Rodrigues 

(1986, p. 29),  

 
As línguas do mundo são classificadas em famílias segundo o critério genético. De 
acordo com esse critério, uma família linguística é um grupo de línguas para as quais 
se formula a hipótese de que tem uma origem comum, no sentido de que todas as 
línguas da família são manifestações diversas, alteradas no correr do tempo, de uma 
só língua anterior. 

 

Essa familiaridade se origina em um ancestral comum próprio, ou seja, uma língua 

muito antiga, não mais usada. Essa família mais antiga convencionalmente é chamada de 

tronco linguístico (Rodrigues, 1986). O tronco Tupi é formado por 10 famílias e o Tronco 

Macro-Jê por 12 famílias, além de outras línguas que são classificadas como “isoladas”, pois 

são membros únicos de suas respectivas famílias genéticas (Rodrigues, 2013).  

Para visualizarmos melhor a distribuição das línguas indígenas por suas famílias 

linguísticas apresentamos o Mapa 04, abaixo. Nele também é possível compreender o que 

explicou Rodrigues (1986, 1993) por meio da linha imaginária que expomos anteriormente 

sobre a extinção das línguas indígenas brasileiras.  

 

 



84 

Mapa 04 -  Famílias linguísticas indígenas no Brasil. 

 
Fonte: Instituto Socioambiental, 2023. Disponível em: Línguas | Povos Indígenas no Brasil Mirim  

 

Pelo mapa, podemos ver também onde são usadas as línguas indígenas da família Jê, a 

qual pertence a língua kaingang, língua materna dos grupos que vivem no Toldo Chimbangue 

e no Aldeia Kondá. Conforme Rodrigues (1986, 1999), a família Jê é a maior do Tronco 

Macro Jê, que é composto por 12 famílias: Jê, Kamakã, Maxakali, Krenák, Puri (Coroado), 

Kariri, Yaathê, Karajá, Ofaié, Bororo, Guató e Rikbáktsa70. Geograficamente, o Tronco 

linguístico Macro Jê está dividido em: Orientais (famílias Puri, Krenak, Maxakali, Kamakã, 

Kariri, Yaathê), distribuídas pelas florestas do Planalto Atlântico; Centrais (famílias Jê e 

70 D’Angelis (2022) inclui, com base em Ribeiro (2006) mais três famílias: Jabuti, Chiquitano e Oti.   

 

https://mirim.org/pt-br/lingua


85 

Karajá), ocupam o cerrado e as margens do grande Araguaia e Ocidentais (famílias Ofaié, 

Bororo, Rikbáktsa e Guató), habitavam parte do cerrado e parte em florestas marginais de 

grandes rios (Rodrigues, 1999; D’Angelis, 2022). Essa distribuição pode ser vista pelo Mapa 

05: 

Mapa 05 -  Distribuição geográfica das línguas e culturas Macro Jê 

 
Fonte: Miranda et al (2020). 

 

A língua kaingang, junto a língua xokleng/laklãnõ, formam o conjunto restrito de 

línguas e culturas Jê do Sul (ou Jê Meridionais). É a quarta língua com maior número de 

falantes entre as línguas indígenas brasileiras. Segundo o IBGE (2022), o idioma é falado por  
27.482 indígenas. Desta forma, ela adquire status de língua minoritária, pois coexiste ao lado 

da língua majoritária (Altenhofen, 2013b), e minorizada, uma vez que seus falantes não 

 



86 

podem usá-la em determinados âmbitos de uso; há uma situação de bilinguismo unilateral, na 

qual o grupo “mais fraco” é forçado a aprender a língua do grupo “mais forte”, o que 

consequentemente leva a comunidade linguística minorizada a tornar-se um subconjunto da 

dominante (Calaforra, 2003). 

Em 1918, o missionário da Ordem dos Capuchinhos, Frei Mansueto Barcatta de 

Valflorida publicou o “Ensaio de Grammatica Kainjgang”, na Revista do Museu Paulista, uma 

obra que apresentava vocábulos coletados por ele mesmo “de viva voz”, a partir do contato de 

“índios mansos”, como expressou no Prefácio do livro. Ele apresentou o alfabeto kaingang, 

sons das vogais, sons das consoantes, assentos, questões da morfologia, entre elas o gênero e 

grau dos nomes, adjetivos, numerais, pronomes e outros. Em 1920, ele publicou 

“Diccionários Kainjgang-Portuguez e Portuguez-Kainjgang”, no qual trouxe inúmeros itens 

do idioma kaingang, explicando-os por meio de frases. Ao final ele apresenta um 

“Supplemento à Grammatica kainjgáng”. 

​ Francisco S. G. Schaden, em 1940, publicou o artigo “Aditamentos a um estudo sôbre 

Toponímia Kaingang”, uma série de nomes geográficos kaingang. Em 1994, ele publica uma 

reedição da gramática de Valfrolida, por dois motivos: 1) o trabalho era pouco acessível aos 

estudiosos, em virtude da raridade do volume em que foi publicado e, 2) o número bastante 

grande de lapsos, sobretudo tipográficos, e de coerência na grafia do idioma indígena.  

​ Um dos estudos mais significativos na área foi o da linguística/evangelizadora alemã 

Ursula Wiesemann, que iniciou seus estudos em 1958, pelo Summer Institute of Linguistic. O 

intuito das pesquisas era traduzir a bíblia para as línguas indígenas. Em 1917, ela publicou a 

primeira edição do Dicionário Kaingang - Português, que serviu para muitas escolas 

indígenas no processo de alfabetização na língua materna. Este dicionário, editado três vezes, 

é composto de palavras e expressões de todos os dialetos e a grafia utilizada é a dos dialetos 

do Paraná e do Sudeste, os quais têm a mais acentuada diferença de som. No ano de 2002, 

uma nova edição/versão foi lançada e inserida nela a designação gramatical de cada palavra 

(Bandeira, 2014).  

D’Angelis (2009a) comenta brevemente sobre o alfabeto elaborado pela missionária. 

De acordo com ele, embora seja utilizado por professores indígenas, muitos deles 

encontram-se em estado de descontentamento com o material, pois ele difere muito do som 

das letras da língua portuguesa (na qual as crianças são alfabetizadas e que seria muito mais 

fácil se os alfabetos tivessem a mesma base fonética), mas ainda não conseguiram realizar as 

mudanças que desejam para aperfeiçoá-lo. Esse alfabeto usa as seguintes letras:  

 



87 

Quadro 01 - Alfabeto kaingang 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) com base em Wiesemann (2002). 

 

Conforme D’Angelis (2009b) Wiesemann também produziu, em 1978, o trabalho “Os 

dialetos das língua Kaingang e Xokléng” no qual distingue cinco dialetos kaingang:  

1)​ Dialeto de São Paulo – falado nas áreas de Vanuíre, Icatu e Araribá (todas em São 

Paulo), ou seja, “entre Tietê e Paranapanema”.  

2)​ Dialeto do Paraná – falado nas áreas de Apucaraninha, Barão de Antonina, 

Queimadas, Ivaí, Faxinal, Rio das Cobras e Guarapuava (todas no Paraná), ou seja, 

“entre Paranapanema e Iguaçu”. 

3)​ Dialeto Central – falado nas áreas de Mangueirinha, Palmas (PR) e Chapecó (SC), ou 

seja, “entre Iguaçu e Uruguai”. 

4)​ Dialeto Sudoeste – falado nas áreas de Nonoai, Guarita e Inhacorá (RS), ou seja, “ao 

sul do Uruguai, oeste do Passo Fundo”. 

5)​ Dialeto Sudeste – falado nas áreas de Votouro, Ligeiro, Carreteiro e Cacique Doble 

(RS), ou seja, “ao sul do Uruguai, leste do Passo Fundo”. 

Wiesemann (2002) caracterizou esses dialetos por diferenças de pronúncia, emprego 

do vocabulário, preferências de construções gramaticais, e pelo uso, ou não, das formas 

alternantes de substantivos e descritivos. Veiga (2006) elaborou um mapa que mostra as áreas 

de cada um dos dialetos:  

 

 

 

 

 

 

 



88 

Mapa 06 - Dialetos Kaingang segundo Wiesemann 

 
Fonte: Veiga, 2006, p. 59. 

 

D’Angelis que é um dos grandes pesquisadores das línguas do Tronco Macro Jê e da 

língua kaingang, faz várias críticas ao trabalho de Weismann (1978;2002). Para o pesquisador, 

as conclusões não são bem estabelecidas, “Quanto à classificação dos cinco dialetos, embora 

didática, não é segura ou razoável em muitos aspectos” (D’Angelis, 2009b, p. 128). Ele 

explica que no Paraná, a população Kaingang é menos homogênea do que pode parecer 

inicialmente. Em Santa Catarina, Chapecó sempre serviu como um ponto de passagem e 

contato entre grupos, conectando o Paraná ao Rio Grande do Sul desde meados do século 

XIX. No Rio Grande do Sul, Nonoai tem maior afinidade histórica e política, além de uma 

proximidade geográfica maior, com Votouro do que com Guarita e Inhacorá. Ademais, 

 



89 

Cacique Doble, Ligeiro e Carreteiro compartilham muitas relações históricas comuns, que os 

diferenciam de Votouro, embora todos sejam agrupados no “Dialeto Sudeste”. 

Na edição de 2002 do Dicionário Kaingang - Português, de Wiesemann, um ponto nos 

chamou a atenção, pois a missionária explicou que esses dialetos ainda existiam, mas que 

passavam por transformações constantes, como é de se esperar. Segundo ela, na década de 70, 

a partir da instituição da Escola Normal Indígena Clara Camarão, muitos professores 

bilíngues propuseram modificações na ortografia em todos os dialetos para aproximar a 

escrita às regras do português. Porém, discutidas em grande grupo, não foram aceitas. Nos 

anos 90, ocorreu uma nova tentativa de modificar a ortografia, desta vez, oriunda de outro 

grupo de professores. Em um encontro realizado em Chapecó, os professores bilíngues dos 

estados de Santa Catarina e Rio Grande do Sul, todas as propostas de mudança foram 

rejeitadas. No Paraná, em 1997, em um novo encontro, colocou-se um ponto final no assunto. 

Por decisão unânime, decidiu-se guardar a grafia de 1976 e de não falar mais sobre o assunto 

nos próximos 200 anos. Sob o ponto de vista linguístico, tal deliberação não nos parece 

cabível. Uma língua está em constantes mudanças, logo, seus dicionários e gramáticas devem 

ser revisados e reeditados constantemente. Como uma linguista assume tal posicionamento ou 

o aceita sem objeções?  

Brevemente, para minimamente compreendermos, apresentamos algumas regras da 

gramática da língua kaingang, elaboradas por D’Angelis (2009a):  

1)​ Em kaingang, as partículas correspondentes às preposições do português são 

pospostas, ou seja, elas aparecem após a palavra a que se referem, ao contrário do que 

ocorre em português, onde as preposições vêm antes das palavras relacionadas.  

Ex: na água = goj ki 

 

2)​ Exceto por alguns verbos que possuem formas distintas para singular e plural, as 

formas verbais no kaingang permanecem inalteradas nas frases, independentemente do 

sujeito.  

Ex: Ele já plantou o feijão = Ti tóg rãgró krãn huri (rãgró: feijão) 

 

3)​ O Kaingang sempre marca o sujeito da ‘frase’ com uma palavra especialmente para 

isso.  

Ex: A onça corre = Mĩg vỹ venhvó tĩ (mĩg: onça) 

 

4)​ O Objeto Direto sempre deve estar colocado logo antes do verbo, colado nele.  

 



90 

Ex: O velho matou a cobra = Kofá tóg pỹn tãnh (pỹn: cobra) 

 

5)​ O Objeto Indireto aparece acompanhado da posposição mỹ e, dessa forma, pode estar 

colocado em lugares diferentes da oração.  

Ex: Minha mulher deu a panela para Maria = Inh prũ‚ fi tóg Maria mỹ kukrũ 

nĩm. 

 

6)​ No kaingang, existem palavras específicas que indicam o aspecto de uma ação. O 

aspecto refere-se a características como uma ação que ocorre regularmente; que está 

em progresso e ainda não foi concluída; que já foi completada no passado; ou uma 

ação que está prestes a acontecer. As indicações de aspecto aparecem no final da 

oração.  

Ex: O rapaz estava querendo matar o quati = Kyrũ‚ tóg se tãnh sór mũ (mũ: 

aspecto durativo) 

 

Diante desta pincelada gramatical da língua kaingang, percebemos semelhanças e 

diferenças para o idioma oficial do Brasil, imposto aos grupos indígenas e que diante de tal 

situação se mescla, se funde e nasce e procria uma variedade de português com a cara, o jeito 

e o modo de ser dos grupos indígenas brasileiros.  

 

4.3 PORTUGUÊS INDÍGENA KAINGANG 

 
Além do contato linguístico, o português indígena Kaingang é fruto da imposição de 

uma língua sobre a outra, oriunda do projeto de integração, que arriscamos dizer, perdura até 

hoje. Antes de mais nada, nós o denominamos assim, devido a uma explicação de Maher 

(1996, p. 212) a qual é também utilizada por Gorete Neto (2022) e Simas e Lucchesi (2020): 

“Falar de um português índio é, de um certo modo, uma generalização: mais correto seria 

falar em português apurinã, português kaxinawá, português shawãdawa, etc.. Cada uma destas 

variedades tem, certamente, a sua especificidade”. Gorete Neto (2022), reforça a tese, 

descrevendo que o uso do binômio “português + o nome da etnia” é crescente e tem o intuito 

de marcar as inúmeras variedades do português indígena, devido a realidade linguística, 

cultural e histórica de cada povo.  

Existe hoje, um movimento, protagonizado pelos próprios indígenas, que busca 

mostrar que esta variedade é, para muitos grupos, a língua indígena que os representa. 

 



91 

Juntamente a outras causas, como a preservação e manutenção linguística, os povos indígenas 

têm buscado, cada um a seu modo e dentro daquilo que está ao seu alcance, fortalecer e 

explicitar suas identidades, principalmente linguísticas, diante da necessidade de garantir seus 

direitos, que são postos em risco, pela conveniente relação entre língua e identidade. Como 

expomos anteriormente, a língua é um fator de identidade em muitos casos, mas o que ocorre 

aqui, é a utilização deste argumento para contestar a identidade e por meio disso, contestar as 

terras e os espaços ocupados (vagas em universidades e concursos públicos, por exemplo) 

pelos indígenas. 

 O português indígena é definido como uma variedade do português brasileiro falada 

pelos indígenas brasileiros que ainda mantêm sua língua nativa e por aqueles que as tiveram 

silenciadas71 (Rodrigues, 2018; Simas; Lucchesi, 2020).  Gorete Neto (2022, p. 219) descreve 

a realidade da variedade:  

 
Há comunidades que falam sua língua originária e ainda uma variedade do 
português, por força do contato com o não índio. Há povos, no entanto, que têm o 
português como língua materna uma vez que a violência do contato silenciou suas 
línguas ancestrais [...]. E há também aqueles que, além do português e da língua 
indígena, falam outras línguas indígenas ou outras línguas majoritárias, como o 
espanhol, por exemplo, caso dos povos indígenas em regiões de fronteira. 

 

​ Ela ressalta que os povos que têm o português como língua materna estão em meio à 

renovação da violência colonial sofrida, uma vez que primeiro tiveram suas línguas ancestrais 

silenciadas e hoje são cobrados por não as falarem. Esta é uma das causas para se fortalecer a 

afirmação de que o português indígena é uma variedade legítima e deve ser reconhecida como 

a língua que também identifica os povos indígenas, da mesma forma que o Kaingang, 

Guarani, entre outras, os identifica, pois conforme Maher (1996) uma língua é indígena 

porque quem a fala é indígena.  

​ Ao encontro da afirmação de Gorete Neto (2022), Mello (2024) destaca que de fato há 

um sortimento de níveis de competência da língua portuguesa falada por indígenas. A autora 

menciona que existem comunidades em que não se fala a língua portuguesa, assim como há 

indivíduos que só entendem e outros que se comunicam muito bem, apenas na oralidade e, 

ainda, os que estão aprendendo-a na escola. Ela pontua também que essas realidades tendem a 

modificar-se ao passo que a competência bilíngue da população vai se desenvolvendo, em 

razão de que as crianças indígenas estudam as línguas maternas e a língua portuguesa em suas 

aldeias. Em seu levantamento, utilizando dados do Censo do IBGE (2010), a pesquisadora 

71 O termo silenciamento é empregado na área da análise do discurso. 

 



92 

constatou que no Brasil, há hoje mais indígenas que falam a língua portuguesa do que a língua 

ancestral, principalmente aqueles que vivem fora das TIs.  

Corroborando nesse sentido, (Simas e Luchesi, 2020, p. 1079) afirmam que, 
 

Do ponto de vista sociolinguístico, o português indígena se caracteriza por ser falado 
por grupos geralmente pouco numerosos, que se encontram em um processo de 
mudança de língua (language shift) da língua indígena para o português; 
constituindo um continuum que se estende desde as situações em que esse processo 
ainda é incipiente, até as situações em que ele já se completou, e a língua indígena 
desapareceu. 

 

Um grupo de trabalho, organizado em virtude da Década Internacional das Línguas 

Indígenas (2022-2023), tem realizado profícuas discussões sobre o tema. Além disso, 

pesquisadores indígenas estão ampliando as reflexões e publicações deste assunto. Um deles é 

o trabalho de Eunice Tapuia (Rodrigues, 2018), no qual ela relata a história do povo Tapuia do 

Carretão, em Goiás, problematiza a ideologia do monolinguismo e questiona as concepções 

de linguagem e de estudos linguísticos que excluem da descrição das línguas as atitudes 

sociolinguísticas de seus falantes. Na introdução, a pesquisadora afirma que a identidade de 

seu povo é contestada por indígenas e não indígenas, através de frases direcionadas a eles 

como: ‘não são índios, porque não têm nem língua nem jeito de índio” (Rodrigues, 2018, p. 

134). A pesquisadora detalhe a situação: 

 
Se, por um lado, tapuia não é indígena, porque não fala uma língua indígena, por 
outro lado, também não é branco, por ser mestiço e porque não fala o português 
“padrão”. Essa foi e é uma estratégia eficaz de desagregação da identidade indígena 
dos Tapuias, pois, se forem sertanejos não são indígenas e, assim, não têm direito às 
terras do antigo aldeamento Carretão (Rodrigues, 2018, p. 136). 

 

​ O que Rodrigues (2018) expõe não ocorre somente com os Tapuia, mas com todos os 

grupos indígenas, fato que é reforçado por D’Angelis (2002), o qual explica o câmbio de 

atitude dos indígenas ao tomarem consciência de que sua língua pode ser instrumento valioso 

na defesa de suas terras. Para entendermos melhor, o autor, citando o caso dos Kaingang, 

descreve que ao longo dos anos, os Kaingang foram definindo uma “Política de Convivência” 

com os invasores, e dentro desta política, se desenvolve uma “Política Linguística” que não 

considerou a língua kaingang como fundamental e necessária. Por volta de 1975, os indígenas 

de todo o país manifestaram uma mudança de consciência acerca de seus direitos, passaram a 

revalorizar sua identidade étnica, e redefiniram o valor e a importância da língua nativa, 

dando início a uma nova política linguística, da qual, desponta pesquisas e posicionamentos 

com os realizados por Eunice Tapuia.  

 



93 

 Como apresentamos no capítulo anterior, as situações de contato linguístico são 

marcadas, na maioria dos casos, por situações de conflitos. Os estudos descritos no parágrafo 

anterior são provas disso e reforçados por Gorete Neto (2022) que assevera que as línguas 

majoritárias e línguas indígenas estão sempre em conflito e em disputa. Para a autora, é 

fundamental compreender as relações de poder que perpassam a escolha de determinadas 

línguas, sobretudo para a produção de textos acadêmicos, o que possibilita entender o texto 

acadêmico como território em disputa pelos indígenas. 

Nesta perspectiva, Rodrigues (2018, p. 134) denuncia que a escola é o local onde 

muitas divergências ocorrem, mas afirma também, o papel e o significado que tem o 

português indígena para seu povo:  

 
[...] a língua é o principal espaço dos conflitos e das lutas pela identidade indígena, 
uma necessidade para a garantia de suas terras e para a sustentabilidade de seu povo. 
As lutas e os conflitos que envolvem os Tapuias, desde o aldeamento, se 
manifestam, quase que exclusivamente, na escola, que é o campo das práticas 
socioculturais identificadoras dos Tapuias e a arena de disputas identitárias entre ser 
ou não ser indígena, entre querer ou não querer ser Tapuia. Nessa arena, insurge o 
Português Tapuia como a língua indígena, confirmadora da identificação indígena 
dos Tapuias (Rodrigues, 2011a). Se os argumentos da sociedade, para contestar a 
identidade indígena Tapuia, são sustentados na língua (“língua de índio”) e no 
fenótipo (“cara de índio”), a estratégia de resistência dos Tapuias tem sido a 
etnogênese e a etnolinguística, pela defesa do Português Tapuia.   

 

No portugûes tapuia, até o momento, foi estudado a monotongação como uma traço 

identitário, além de outras marcações, como a vocalização das laterais alveolar e palatal 

vozeadas, harmonização vocálica (alçamento das médias), cancelamento do -r pós-vocálico 

em sílaba final, reestruturação silábica, assimilação de -ndo em -no em final de verbo no 

gerúndio. Também evidencia-se, os processos de assimilação, progressiva e regressiva, e de 

espalhamento da nasalidade, frente às vogais do português, entre outras características, 

apresentadas por Rodrigues (2018). 

Outra pesquisadora indígena que realiza uma excelente reflexão é Célia Nunes Correa 

Xakriabá. Em sua dissertação “O Barro, o Genipapo e o Giz no fazer epistemológico de 

Autoria Xakriabá: reativação da memória por uma educação territorializada”72 de 2018, ela 

reflete sobre os saberes e os fazeres presentes no território e analisa as experiências de 

educação indígena no Território indígena Xakriabá, na aldeia Barreiro Preto, na Escola 

Estadual Indígena Xukurank. Nesse trabalho, ela indigeniza conceitos, como o 

72 Em uma nota de rodapé, a pesquisadora explica a opção por grafar ‘Jenipapo’ com G. Segundo ela, o G remete 
a relação de seu povo com com o G de Gerais - bioma típico do norte de Minas Gerais, onde fica o território 
Xakriabá (Gorete Neto, 2022) e internamente, na língua nativa, ela aprendeu a escrever com G.  

 



94 

“amansamento” e a “indigenização” e defende que é necessário indigenizar espaços, 

principalmente o acadêmico.  

Em vistas disso, no parecer de Gorete Neto (2022, p. 224) sobre os trechos de duas 

dissertações escritas por pesquisadores indígenas, Correa Xakriabá e Anari Pataxó, há 

características indicativas da indigenização do português - o português Xakriabá e o português 

Pataxó - como a proposição de novas grafias e novos significados para determinados 

vocábulos, a criação de conceitos e categorias com o intuito de incluir o ponto de vista 

indígena, a organização textual e a apresentação das ideias no corpo do texto. “Uma vez 

indigenizado, o português indígena contribui para a construção e veiculação das identidades 

indígenas, para a ativação da memória coletiva, para produção, registro e repasse de 

conhecimentos e saberes indígenas” (Gorete Neto, 2022, p. 227). Em sua conclusão, a autora 

reitera, que para ela o português indígena é uma língua indígena.  

Destacamos, assim como a autora citada, a defesa de Correa Xakriabá (2018) para 

com a oralidade, afirmando que nem todo o conhecimento está nos livros. A pesquisadora 

indígena questiona o princípio de que os livros são a única forma de se registrar 

conhecimentos, provocando o grafocentrismo e o academicismo.  

Concluímos este tópico, com a certeza de que o português indígena carrega muito 

mais que traços linguísticos identitários de cada povo, mas, carrega ancestralidade e memória 

de uma cultura, e, de uma língua silenciada. Isso porque, se uma língua reflete a forma de 

pensar, de ver e compreender o mundo que nos cerca, logo, ao se apropriar da língua 

portuguesa, os indígenas a moldam de forma que ela possa expressar e registrar a cosmovisão 

de cada grupo, que é diversa.   

O português indígena é o broto novo de uma planta que foi convencida ilusoriamente 

de que suas folhas e frutos não prestavam. Merece e precisa ser reconhecido e respeitado, o 

que se torna um desafio diante de uma cultura monolíngue como a nossa.  

 

4.3.1 Estudos do português indígena Kaingang 

 
​ Buscar descrever o contato linguístico entre o kaingang e a língua portuguesa é um 

dos principais objetivos deste trabalho. Apresentamos aqui, de forma sucinta, alguns estudos 

que descrevem algumas características deste português.  

Christino e Lima e Silva (2012) analisaram como se processa a concordância verbal e 

nominal na escrita em português-kaingang. Para isso, analisaram um corpus que continha 

provas e trabalhos de 138 professores, a maioria do sexo masculino e 6 avaliações sem 

 



95 

identificação realizadas em cursos de magistério do Projeto Vãfy, nos anos de 2001, 2002, 

2003, 2005 e 2008. Fruto de uma parceria da FUNAI com as universidades de Ijuí e Passo 

Fundo, o projeto envolveu professores oriundos de dez aldeias do Rio Grande do Sul.  

​ As pesquisadoras notaram que os professores Kaingang utilizam diferentes estratégias 

para expressar a concordância variável em português. A maioria dos textos mistura diferentes 

formas de marcar gênero feminino e número plural, muitas vezes apresentando distintas 

estratégias na mesma linha. Por exemplo, em "também soube as valorização do Kahngág nas 

marcas, metade tribais," o plural é marcado apenas no primeiro elemento em "as valorização"; 

segue o modelo do português padrão em "nas marcas"; e apenas o último elemento em 

"metade tribais" apresenta o plural marcado. 

​ No que tange a concordância de gênero, em 10,4% das avaliações (37 delas), foram 

localizados sintagmas nominais compostos de nome feminino seguido de adjetivo na forma 

do masculino. A construção de uma sentença com sujeito do gênero feminino e um 

predicativo na forma do masculino marcou presença em 15,1% das avaliações. Na 

concordância de número, em uma parcela significativa das avaliações (38,6%), o plural 

achava-se expressamente marcado somente no elemento mais à esquerda do sintagma. A alta 

incidência dessa estratégia não causa surpresa, visto que o português popular regional com 

que os Kaingang têm um contato mais direto faz uso frequente dela. Em quase 9% das 

avaliações, o plural deixou de ser marcado expressamente no elemento mais à direita do 

sintagma nominal, como em “eu vi, e ouvi muitas coisas interesante”. 

Ainda sobre este estudo, Christino e Lima e Silva (2012), o português-kaingang, em 

contraste com as variantes do português brasileiro faladas por nativos, frequentemente usa a 

marcação de plural sem incluir o primeiro elemento do sintagma, como em “limpar o 

cemitérios” e “mas é o costumes dos Kaingang.”. No corpus analisado, 22,4% das avaliações 

apresentaram esse tipo de ocorrência. Embora essa porcentagem possa parecer baixa, é 

significativo que 41,3% dos autores (57 autores) usaram essa estrutura, indicando que não é 

um uso acidental. As autoras do estudo acreditam que isso ocorra, pois o kaingang 

comporta-se como uma língua de cabeça à direita, em que a marcação das categorias 

morfossintáticas ocorre na porção direita do sintagma nominal. 

 ​ Lima e Silva (2012) publicou um estudo no qual analisou exemplos de textos 

produzidos por alunos Kaingang, cursando o Ensino Fundamental II e o Ensino Médio, em 

aulas de Língua Portuguesa em escolas indígenas do Rio Grande do Sul. Segundo ela, as 

dificuldades dos estudantes de se expressarem em português escrito foram evidentes, bem 

como a marca do português Kaingang em todas as produções como os traços da oralidade da 

 



96 

língua materna. A pesquisadora identificou problemas na ortografia, falta de pontuação e 

concordância variável, como em “fazemos artezanatos é para comprar nosso próprio 

alimentos” e “fuma causa problema respiratórios” quesito que foi o foco de sua análise nos 

textos. A autora relaciona o fenômeno à língua kaingang, na qual não existe concordância de 

número entre o verbo e seus argumentos, mas exprime ação plural no verbo, a qual por ser 

tornar redundante omite a marca do plural no sintagma nominal e no objeto, como era o caso 

da análise.  

​ Além dos estudos acima citados, destacamos as investigações realizadas por Ludoviko 

Carnasciali dos Santos, Gislaine Domingues Vieira e Marcelo Silveira que exploraram 

elementos linguísticos do kaingang, assim como o português utilizado pela nação kaingang.   
​  

​  

 

 



97 

5 ORIENTAÇÃO TEÓRICO METODOLÓGICA: APRESENTAÇÃO DA 

DIALETOLOGIA PLURIDIMENSIONAL E RELACIONAL 

 
Após a apresentação do contexto, dos conceitos e ideias principais que fundamentam 

esta pesquisa, passaremos agora a descrever a teoria metodológica que a embasa, detalhando 

seus conceitos principais e de que forma ela será aplicada.  

 

5.1 DIALETOLOGIA PLURIDIMENSIONAL E RELACIONAL 

 

A teoria metodológica a ser adotada nessa pesquisa é a Dialetologia Pluridimensional 

e Relacional (DP), pois segundo Lameli (2010), a pluridimensionalidade é uma ferramenta 

promissora para se obter uma interpretação de maior abrangência da linguagem no espaço. 

Esta também é a metodologia utilizada pelo Atlas Diatópico Y Diastrático del Uruguai 

(ADDU), Atlas Linguístico-Contatual das Minorias Alemãs na Bacia do Prata (ALMA), e 

Atlas Linguístico Guarani-Románico (ALGR).  

Segundo Thun (1998), o grande idealizador e principal teórico da área, a Dialetologia 

Pluridimensional e Relacional, “... se entiende como parte de la ciencia general de la variación 

linguística...”73. Ela converge da dialetologia areal, que é monodimensional, caracterizada por 

mínimas variáveis extralinguísticas (idade, sexo, profissão...) e por um máximo de variáveis 

linguísticas (variações fonológicas, léxicas, semânticas entre outras), e da sociolinguística, 

como a de William Labov, que é caracterizada pelo máximo de variáveis extralinguísticas e 

um mínimo de variáveis linguísticas (Thun, 2010a, 2017a).  

Thun (2010b, p. 706), esclarece que a Dialetologia Pluridimensional e Relacional 

“...means not only the methodological fusion of traditional dialectology and sociolinguistics 

principles. It additionally involves aspects and techniques of language contact analysis”.74 Ele 

considera que são duas áreas irmãs.  

A sociolinguística é a base desta metodologia, que junto à geografia linguística são 

ampliadas e dessa interface temos a DP, a qual vai um passo adiante, na medida em que 

projeta no espaço geográfico o comportamento linguístico estratificado permitindo a 

elaboração de mapas que podem ser comparados de forma sincrônica e isoladamente. Uma 

segunda diferença está na densidade dos dados, uma vez que enquanto muitos estudos 

sociolinguísticos focalizam recortes específicos, a DP busca preservar a tradicional riqueza 

74 Tradução nossa: “...significa não apenas a fusão metodológica dos princípios da dialetologia tradicional e da 
sociolinguística. Envolve adicionalmente aspectos e técnicas da análise de contato linguístico.”. 

73 Tradução nossa: “é entendida como parte da ciência geral da variação linguística”. 

 



98 

dos dados, relacionando-os com a precisão da análise de variáveis extralinguísticas (Thun, 

2017a).  

Podemos dizer que a dialetologia areal investiga variantes linguísticas, em espaço 

expandido, mas com um único perfil de participante e a sociolinguística investiga um maior 

número de variantes linguísticas, analisando variantes extralinguísticas, mas em um espaço 

mais limitado que a dialetologia areal. Já a dialetologia pluridimensional, busca investigar um 

número expressivo de variantes linguísticas, em vários locais (pontos analisados) sempre que 

possível, constituindo um grande espaço e considerando as variantes extralinguísticas 

(alojadas em dimensões), além de relacionar os dados encontrados com as dimensões, o que a 

caracteriza como relacional.  

Assim, as duas primeiras formas de pesquisa são de caráter quantitativo, enquanto a 

última, tem característica qualitativa, contudo, pelas relações realizadas pela DP, ela produz 

um número elevado de dados numa área relativamente grande (Thun, 1998, 2010a; 2017a). 

De acordo com Thun (2017a), é a partir da sociolinguística que a DP pode aguçar a 

consciência da representatividade de seus dados, que pode ser ampliada por meio de 

entrevistas de grupos. Thun (2005, p. 68) nos explica que a DP 

 
Analisa relações de todos os tipos, não só as que unem os pontos da mesma 
superfície (A↔B) ou os que ligam os grupos de um mesmo eixo (α↔β), mas estuda 
também os vínculos entre os pontos de uma superfície e os pontos análogos de uma 
superfície (A1↔B1 e A2↔B2 ) e as relações entre pontos diagonais (A1↔B2). É 
assim que se podem focalizar grupos que mantêm redes de comunicação e outros 
que se comparam só tipologicamente. 

  

Esta metodologia chega muito próximo da “descrição completa e ordenada do 

polimorfismo linguístico e sua relação com os falantes” (Thun, 1998, p. 705). Pela Figura 06 

a seguir, percebemos as relações possíveis que a DP é capaz de realizar: 

 

 



99 

Figura 06 - Espaço Variacional e Disciplinas da Variação 

 

Fonte: Thun (1998, p. 705). 

 

Através das relações possíveis de serem realizadas, forma-se um espaço variacional 

tridimensional, proveniente do arranjo da dialetologia areal com o eixo de diferentes grupos 

sociais que analisa todos os planos e relações (Thun, 1998, 2010a). Essas relações ocorrem 

por meio das dimensões que a metodologia utiliza.  

Uma dimensão é “...a combination of two or more oppositional parameters”75 (Thun, 

2010a, p. 6), sendo os parâmetros as variáveis extralinguísticas, como sexo, idade, classe 

social, entre outros. No Quadro 2, listamos as nove principais dimensões, mas Thun (2017a) 

afirma que elas não se esgotam e que esta “lista” é aberta:  

 

Quadro 02 - Dimensões de Análise da DP 

DIMENSÃO PARÂMETROS 

1. Dialingual 
Trata das línguas que são usadas pelos pontos pesquisados, duas ou 
mais. 

75 Tradução nossa: “...uma combinação de dois ou mais parâmetros opostos”. 

 



100 

2. Diatópica 
Analisa os grupos topostáticos, ou seja, locais de inquérito onde os 
participantes são demograficamente estáveis. No início do 
programa, para o participante ser classificado como topostático, ele 
deveria ter nascido e vivido naquela região. Mas, devido a 
necessidades encontradas durante pesquisas, como a do Atlas 
Lingüístico Diatópico y Diastrático del Uruguay (ADDU), o 
participante deve ter vivido pelo menos a metade de sua vida no 
local, principalmente nos últimos cinco anos. 

3. Diatópica-Cinética 
Grupos topodinâmicos, onde os participantes apresentam mudança 
de residência, uma adequação feita por Thun em 1996, por não 
encontrarem participantes para o ADDU, que fossem sedentários no 
Uruguai, ou seja, topostáticos. 

4. Diastrática 
Essa dimensão lida com os parâmetros referentes à classe social, 
sendo a Classe Alta (Ca) composta por participantes que 
concluíram ou que estão cursando o ensino superior, e a Classe 
Baixa (Cb) composta por participantes que cursaram a educação 
básica ou são analfabetos. 

5. Diageracional 
A idade dos participantes compõe também uma das dimensões da 
metodologia, tendo como parâmetros a Geração II (GII), composta 
por participantes acima de 55 anos, e a Geração I (GI), a qual 
comporta participantes de 18 a 36 anos de idade. 

6. Diassexual 
A variável referente ao gênero também se faz presente, na qual são 
analisadas as variações pertinentes a homens e mulheres (masculino 
e feminino). 

7. Diafásica 
Esta dimensão está ligada aos parâmetros de leitura, respostas e 
conversa livre. A leitura de um texto (normalmente “A Parábola do 
Filho Pródigo”), coleta a fala mais controlada. As respostas são 
obtidas através de um questionário, (elaborado a partir do objeto a 
ser analisado) as quais apresentam a fala menos controlada e a 
conversa livre, por sua vez, apresenta dados de fala espontânea. 

8. Diarreferencial 
Esta dimensão é relativa aos comentários metalinguísticos 
realizados pelo participante. Os comentários são oriundos da 
pergunta realizada, da insistência e da sugerência feita pelo 
pesquisador. 

9. Diarreligiosa 
A religião é um parâmetro ligado à variação linguística, como no 
caso de imigrantes alemães, a qual ser católico ou luterano, pode 
influenciar na manutenção e preservação da língua alemã. 

Fonte: Adaptado de Thun (2010) e Frizzo (2017) 

A DP cobre a área da cartografia e se dedica à criação de mapas. Esses mapas 

incluem, além da distribuição espacial tradicional dos pontos investigados, duas dimensões 

adicionais: a diastrática e a diageracional, formando a cruz da Dialetologia Pluridimensional, 

 



101 

o qual já tem certo êxito na geolinguística brasileira e ao mesmo tempo em que une, também 

separa os quatro grupos mais importantes (Krug; Horst, 2022). Na parte superior, temos a 

classe alta (Ca) e, na parte inferior, temos a classe baixa (Cb), o que contempla a dimensão 

diastrática. No lado esquerdo, temos a geração dos idosos/velhos (GII) e, no lado direito, a 

geração mais nova (GI), compondo a dimensão diageracional. A cruz, Figura 07, facilita a 

leitura dos resultados obtidos em determinados pontos (Thun, 2010a). Segundo Krug (2011, p. 

78) esse modelo de apresentação e análise dos dados aumenta o poder de explanação do 

estudo.  

Figura 07 - Cruz da DP 

  

Fonte: Thun (1996, 1998, 2010). 

​ Existe, de acordo com Thun (Krug; Horst, 2022), uma limitação extrema na seleção 

dos símbolos: é importante utilizar apenas um símbolo em cada compartimento e não dois. 

Ele explica que a visão humana é tridimensional e o que passar disso não é registrado pelo 

nosso cérebro. 

Para finalizar os princípios da teoria metodológica, trazemos o que disse Harald Thun 

sobre a Dialetologia Pluridimensional e Relacional em uma entrevista realizada por Horst e 

Krug (2022, p. 16). Ele diz:  

 
O que nos interessa na nossa dialetologia pluridimensional é cobrir o espaço todo 
com as cidades, mas também com as regiões rurais que estão entre as cidades. 
Assim, o espaço é básico para nós. O homem vive no espaço e no tempo e 
necessariamente temos que nos limitar a uma seleção de critérios da sociolinguística 
por faltas de todo tipo: por falta de tempo, por falta de recursos financeiros e 
também para não aumentar de maneira exagerada os dados. Assim, não pretendemos 
fazer um estudo sociolinguístico exaustivo, em todos os pontos, isso não. O que 
queremos fazer é aumentar os dados da geolinguística tradicional no sentido da 
sociolinguística, mas não fazer tudo. Nós não fazemos monografias sociolinguísticas 
em cada ponto, mas damos uma impressão aproximada da estruturação da sociedade 
no espaço. 

​  

 



102 

Assim como explicou Thun, ao utilizarmos esta metodologia, não iremos fazer e 

explicar tudo. O grande número de dados gerados impossibilita tal fato. Iremos, conforme os 

dados se apresentarem, selecionarmos as perguntas que nos levem a responder nossos 

objetivos, na expectativa de que futuros pesquisadores possam descrever e colaborar com a 

descrição deste espaço.  

 

5.1.1 Paradoxo do Observador 
 

Ainda, ao falarmos da metodologia de uma pesquisa que investiga a língua em seu 

meio social, há que se considerar o dilema enfrentado por pesquisadores de sociolinguística, 

logo da geolinguística pluridimensional, ao tentar captar a fala natural dos indivíduos, visto 

que, o objetivo da pesquisa linguística é de descobrir como as pessoas falam quando não estão 

sendo observadas: o paradoxo do observador (Labov, 2008). Ele surge, pois só podemos obter 

dados por meio de observação sistemática, impedindo o falante de expressar-se de forma 

espontânea, autêntica (isto é, o vernáculo) e, pela presença e aparatos, os participantes acabam 

produzindo falas controladas, tornando impossível a qualquer pesquisador que se ocupa da 

língua falada, escapar de tal fenômeno (Labov, 2008; Thun, 2017b). 

​ Todavia, Labov (2008) afirma que esse problema é solucionável e existe a 

possibilidade de se registrar o vernáculo, sendo possível anular o paradoxo. Ele desenvolve 

uma série de técnicas refinadas de levantamentos de dados, nas quais o objetivo é minimizar a 

consciência dos participantes sobre o ato de observação, por meio do rompimento dos 

constrangimentos, usando temas de conversas interessantes ou entrevistas extremamente 

curtas, realizando observações assistemáticas, entre outras.   

​ Thun (2017b) defende que o entrevistador habilidoso é capaz de avaliar até que ponto 

as respostas de seu participante se apresentam livres de influências, e expõe que o controle 

não é somente praticado e iniciado pelo entrevistador, mas faz parte da rotina da língua, pois 

existe controle quando nenhum desconhecido está presente. 

O idealizador da DP relatou algumas experiências vividas ao longo das idas à campo, 

exemplificando o quão difícil é conseguir registrar a linguagem espontânea de igual modo em 

todos os pontos de pesquisa em uma proposta que envolve uma grande área (Thun; 2017b).  

​ Ele afirma, contudo, que apesar de todas as circunstâncias que podem ocorrer entre os 

estilos, a ideia que consola é, em primeiro lugar, é possível, volta e meia, registrar resquícios 

do vernáculo. Em segundo, todos os estilos devem ser parcialmente idênticos, pois muito do 

que se consegue registrar nos estilos mais controlados, se repete nos espontâneos. 

 



103 

​ De acordo com sua experiência, Thun (2017b) apresenta três decisões metodológicas 

que contribuíram para fomentar a espontaneidade.  

1)​ Formação de grupos por parte dos participantes: ele menciona a entrevista em grupo e 

também a simultânea de dois representantes do mesmo perfil de participante. Em 

grupos de vizinhos, familiares ou em duplas, a inibição normalmente observada na 

entrevista individual é sensivelmente reduzida. 

2)​ Rotina por parte dos participantes: assim que se habituam ao jogo de conversas e 

respostas, os entrevistados passam a considerar o interrogador como inofensivo, a 

confiança cresce e aumenta a satisfação em prestar informações, uma situação 

favorecida por entrevistas longas.  

3)​ Formação de grupos por parte dos entrevistadores: embora rara, essa decisão consiste 

em formar pequenos grupos de entrevistadores. Prevê-se em cada localidade de 

pesquisa um entrevistador local e um estrangeiro, o que gera uma relação mais estreita 

entre as duas partes integrantes. 

Após essas colocações, com o intuito de minimizar os efeitos do paradoxo do 

observador, dentro do possível, vamos seguir as orientações dadas por Thun, considerando 

sua vasta experiência com coleta de dados.  

 

5.2 METODOLOGIA 

 
Definida e explicada a teoria metodológica que utilizamos nesta pesquisa, cabe agora 

alocar nosso objeto de investigação na metodologia, explicando com quais dimensões 

trabalhamos, qual é o perfil dos participantes, quais os pontos selecionados e a forma de 

coleta dos dados.  

 

5.2.1 Dimensões analisadas 

 

Não há espaço para trabalharmos com todo o grupo de dimensões e nem há como 

aplicar todas elas ao mesmo espaço. Por isso, selecionamos as seguintes dimensões: diatópica, 

dialingual, diassexual, diageracional, diafásica e diarreferencial. É por meio delas que 

realizaremos as análises e as relações dos dados de cada grupo de forma intra e intergrupal, 

conforme nossa orientação teórico metodológica. Vejamos como elas funcionam: 

 



104 

Diatópica: nesta dimensão nos voltamos aos pontos de inquérito, que no nosso caso são os 

dois pontos indígenas: Toldo Chimbangue e Aldeia Kondá, além do GC que é formado por 

pessoas que vivem na cidade/zona urbana de Chapecó, logo, nosso terceiro ponto.  

Dialingual: as línguas envolvidas na pesquisa que são o português e a língua kaingang. 

Diassexual: relacionamos e analisamos nessa dimensão, os dados relativos ao gênero: homens 

e mulheres, para os quais nos referimos também como masculino (M) e feminino (F), 

respectivamente.  

Diageracional: a idade dos participantes formam essa dimensão. As relações ocorrem entre os 

mais jovens, indivíduos entre 18 e 36 anos (GI) e os mais velhos, indivíduos com mais de 55 

anos (GII).  

Diafásica: essa dimensão está ligada aos instrumentos de coleta de dados: leitura, respostas e 

conversa livre, que vão desde a fala mais controlada à menos controlada. Nosso objetivo ao 

selecionar essa dimensão, não é observar o vernáculo, mas identificar se o participante 

domina a leitura em língua portuguesa e kaingang, se compreende a língua portuguesa durante 

a aplicação do questionário e conversa livre, e se sabe todos os termos nas duas línguas 

oriundos das perguntas do questionário lexical. Isso nos ajudará a compreender os demais 

dados e o contexto multilíngue que investigamos. 

Diarreferencial: em nosso questionário não há perguntas que envolvam insistência ou 

sugerência feitas pelo pesquisador. Porém, comentários metalinguísticos ligados a essa 

dimensão que surgem ao longo da aplicação de nosso questionário enriquecem as análises e 

auxiliam na explicação e compreensão dos dados.  

É importante dizer que, em praticamente todas as pesquisas com a metodologia da 

Dialetologia Pluridimensional e Relacional, a dimensão diastrática é aplicada, mas, no caso 

dos indígenas Kaingang, não há estratificação social entre os membros do grupo. Segundo 

D’Angelis (2008, p. 02). 
 

De fato, as comunidades indígenas nas chamadas “terras baixas da América do Sul” 
(o que exclui as montanhas dos Andes, por exemplo) não desenvolveram sistemas de 
escrita como os que conhecemos, sejam alfabéticos (como a escrita do Português), 
sejam ideogramáticos (como a escrita dos chineses) ou outros. Somente nas 
sociedades indígenas com estratificação social (ou seja, já divididas em classes), 
como foram os Astecas e os Maias, é que surgiu algum tipo de escrita. A história da 
escrita parece mesmo mostrar claramente isso: que ela surge e se desenvolve – em 
qualquer das formas – apenas em sociedades estratificadas (sumérios, egípcios, 
chineses, gregos, etc.).  

 

Existe por tradição, uma organização social regida pelas metades Kamé e Kairu. Mas, 

percebemos ao longo dos estudos sobre a cultura Kaingang, que muitos grupos não costumam 

 



105 

seguir essa divisão, ou uma parcela pequena a mantém e, mesmo assim, é um elemento que 

está em linhas de recomposição. Ainda que muitos indígenas possuam nível superior de 

ensino, o que tornaria viável a aplicação da dimensão, ela se torna inapropriável, pois na hora 

da devolutiva, não fará sentido algum para os grupos indígenas falar em classe alta e classe 

baixa, isso não faz parte da cultura deles (Frizzo, 2017), embora tenham noção de que os não 

indígenas se organizam de tal forma. Desta maneira, excluímos questões pertinentes à classe 

social, assim como fez Souza (2017) em seu estudo sobre a variação do português em 

comunidades afro-brasileiras do Rio Grande do Sul. Assim, a Cruz utilizada para representar 

os dados, toma um novo formato como será demonstrado em seguida,  

Outras dimensões que não são aplicáveis, mas poderiam se tornar um critério de 

seleção são as dimensões diatópica e a diatópica-cinética. Embora tenha sido utilizada como 

critério em Frizzo (2017), percebemos que a mobilidade dos indígenas entre as demais terras 

indígenas Kaingang é algo natural e ocorre com frequência. Muitos casamentos são realizados 

entre as populações das diferentes comunidades, pois o povo Kaingang compreende que são 

um povo único mesmo vivendo em espaços geograficamente diferentes. Já ouvimos muitos 

relatos de membros dos grupos que vieram de outras TIs, ou foram e retornaram.  

 

5.2.2 Localidades e Perfil dos participantes 

 

Como dito anteriormente, os pontos de coleta de dados foram três: Toldo Chimbangue, 

Aldeia Kondá e a área urbana de Chapecó. Os pontos estão localizados no município de 

Chapecó, Santa Catarina. 

Para essa pesquisa, estabelecemos critérios de seleção dos participantes. Assim sendo, 

para o grupo de indígenas participaram indivíduos que se autodeclaram indígenas e possuíam 

residência nas aldeias. Conforme a orientação de Thun, (Krug; Horst, 2022), em cada grupo 

indígena foram selecionados, dentro dos critérios, 8 indivíduos. Assim, utilizamos 16 

participantes indígenas, organizados da seguinte maneira: dimensão diageracional (GII são os 

participantes com idade superior a 55 anos - lado esquerdo da Cruz, e GI os que estão na faixa 

etária de 18 a 36 anos - lado direito da Cruz) e dimensão diassexual (masculino - M e 

feminino - F). Os participantes do Toldo Chimbangue são identificados pela letra C e os 

participantes da Aldeia Kondá pela letra K. Ainda, para identificação, cada um recebe uma 

numeração: se está na parte superior da Cruz, recebe o número 1 e se está na parte inferior 

recebe o número 2. Esse esquema pode ser visualizado nos Quadros 03 e 04, logo abaixo.  

 



106 

Por exemplo, a sigla GIIMK2 se refere ao participante da segunda geração com mais 

de 55 anos (GII), do grupo masculino (M), da comunidade da Aldeia Kondá (K), que é o 

segundo participante dos dois selecionados e que está na parte inferior da Cruz (2).  

A seleção dos participantes foi feita pelo cacique de ambos os grupos. Desta forma, 

em cada aldeia selecionamos: 

No Chimbangue:  

●​ 2 homens da GII - GIIMC1, GIIMC2 

●​ 2 homens da GI - GIMC1, GIMC2 

●​ 2 mulheres da GII - GIIFC1, GIIFC2 

●​ 2 mulheres da GI - GIFC1, GIFC2 

​ Na Kondá: 

●​ 2 homens da GII - GIIMK1, GIIMK2 

●​ 2 homens da GI - GIMK1, GIMK2 

●​ 2 mulheres da GII - GIIFK1, GIIFK2 

●​ 2 mulheres da GI - GIFK1, GIFK2 

Já no GC selecionamos 8 participantes, (4 homens e 4 mulheres) que tenham nascido e 

sempre vivido no município (ou pelo menos que tenham vivido ¾ de suas vidas na cidade) e 

que componham a GI e a GII, ou seja, aplicamos os mesmo critérios utilizados no grupo 

indígena para facilitar a relação das amostras de dados. No caso do GC, selecionamos pessoas 

que contemplavam os critérios, evitando selecionar pessoas de nosso convívio diário. Nas 

siglas, que seguem a mesma ordem no grupo indígena, a letra X representa o GC, logo 

GIFX1, se refere ao participante da geração jovem, entre 18 e 36 anos (GI), feminino (F), o 

qual pertence ao grupo de controle (X), é o primeiro participante dos dois selecionados e está 

na parte superior da Cruz (1), conforme mostra o Quadro 05, abaixo. 

Desta forma, o GC é composto por: 

●​ 2 homens da GII - GIIMX1, GIIMX2 

●​ 2 homens da GI - GIMX1, GIMX2 

●​ 2 mulheres da GII - GIIFX1, GIIFX2 

●​ 2 mulheres da GI - GIFX1, GIFX2 

Nessa pesquisa, como não analisamos a dimensão diastrática, pelos motivos 

anteriormente expostos, a Cruz apresenta apenas a divisão geracional e para diferenciar um 

participante do outro usamos os números 1 e 2, como pode-se observar no detalhamento dos 

participantes selecionados. E, seguindo as orientações de Thun, para não utilizarmos dois 

 



107 

símbolos em cada compartimento, uma Cruz é destinada ao grupo masculino e a outra ao 

grupo feminino. Segue abaixo o modelo de Cruz usada em cada um dos grupos:  

 

Quadro 03 - Cruz de DP adaptada ao grupo indígena do Chimbangue. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

Quadro 04 - Cruz da DP adaptada ao grupo indígena da Kondá. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

Quadro 05 - Cruz da DP adaptada ao Grupo de Controle. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

 



108 

5.2.3 Instrumentos de Coleta de Dados 
 

Seguindo a metodologia da DP, listamos a seguir os instrumentos de coleta de dados e 

a forma como procedemos com cada um deles, tanto para indígenas como para não indígenas.  

1.​ Questionário: usamos uma versão que foi adaptada por Frizzo (2017) para coletar 

dados em comunidades indígenas do Questionário Pluridimensional Atlas das Línguas 

em Contato na Fronteira. Em busca de aprimorar o questionário, realizamos uma 

ampliação das inquisições para o desenvolvimento desta pesquisa, na qual trouxemos 

novas perguntas, além de adicionarmos perguntas do questionário utilizado no Atlas 

Linguístico-Contatual das Minorias Alemãs na Bacia do Prata (ALMA). Destinamos 

um questionário ao grupo indígena e outro para o grupo dos não indígenas. Embora 

sejam dois documentos as perguntas são na maioria as mesmas, mas voltadas para 

cada grupo.  

O questionário aplicado aos grupos é assim dividido: I - Questões de 

identidade; II - Identificação de Padrões Identitários (variação e intensidade da 

identidade); III - Papel da Língua na Constituição da Identidade (relação da língua 

com outros ícone s da cultura), e IV - Grau de bilinguismo dos participantes, da sua 

comunidade e o reconhecimento da identidade. Ao final deles, são aplicadas 10 

perguntas que acionam conhecimento lexical dos participantes tanto na língua 

kaingang quanto em português.  

Antes de iniciarmos “a conversa”, como denominamos, apresentamos o 

Registro do Consentimento Livre e Esclarecido (RCLE) ao participante. Esse 

momento já serviu para criar um ambiente de confiança que foi sendo ampliado e 

reforçado pelas primeiras perguntas do questionário que têm um perfil pessoal.  

2.​ Leitura de textos: após concluída as perguntas, oferecemos aos participantes a leitura 

do texto Parábola do Filho Pródigo, conforme a metodologia. Além dele, seguindo o 

que feito por Frizzo (2017) oferecemos um texto em língua kaingang escrito por um 

membro da comunidade, pois usa-se a variedade linguística local, o que faz com que o 

assunto se torne familiar, além de provocar uma sensação de maior conforto ao 

participante.  

3.​ Conversa Livre: para finalizar “a conversa”, solicitamos ao participante que contasse a 

história que aprendeu ou que sabia sobre a constituição de seu grupo/município ou um 

pouco de sua vivência pessoal. Quando autorizados, gravamos em vídeo esse relato, 

 



109 

com um smartphone Apple 13, com microfone Boya BY-MM1 acoplado, pois este 

vídeo faz parte da devolutiva à comunidade.  

As respostas às perguntas e as leituras dos textos foram gravadas em áudio, em um 

gravador portátil H4n da Zoom, com cartão de memória, e depois foram transcritas.  

Além dos três instrumentos, realizamos anotações em caderno de campo de tudo que 

foi observado durante a realização da pesquisa, o comportamento e atitude dos indivíduos, a 

característica do ambiente, pois nem tudo é dito, mas muito se demonstra. Essas informações 

são úteis para compreendermos nossos dados.  

 

 

 



110 

6 ANÁLISE PLURIDIMENSIONAL E RELACIONAL DOS DADOS 
 
​ Nesta seção, apresentamos os resultados coletados por meio da aplicação do 

questionário, da leitura de textos e da conversa livre, que são complementados com as 

anotações do caderno de campo. Para tanto, organizamos as análises qualitativas e 

quantitativas em dois grupos: Aldeia Kondá e Toldo Chimbangue. Voltamos nosso olhar para 

as dimensões dialingual, diassexual, diageracional, diafásica e a diarreferencial.  

Ao longo da seção, realizamos o cruzamento e a relacionalidade dos dados dos grupos 

indígenas, e depois analisamos os dados do Grupo de Controle. Em seguida, temos a análise 

da nasalização da vogal ‘i’ na palavra ‘idioma’ e ao final, apresentamos quadros relacionando 

alguns dados dos dois grupos indígenas. Buscamos compreender toda essa relação por meio 

dos postulados teóricos e das características extralinguísticas.  

Para responder aos nossos objetivos, selecionamos algumas perguntas, pois, conforme 

explicamos na metodologia, a geolinguística pluridimensional produz um número muito 

grande de dados.  

De posse das respostas que tem perfil aberto, o primeiro passo foi a transcrição dos 

dados. Seguidamente elaborou-se a representação gráfica através de quadros, utilizando a 

Cruz criada por Thun - adaptada, e a fonte Kiel símbolos e seus significados organizados em 

forma de legenda. A fala dos participantes também é demonstrada utilizando a transcrição 

grafemática, mantendo as hesitações e pausas longas, por meio de reticências, bem como 

descrevemos os pontos de checagem, como o ‘né’ e não realizamos correlações sintáticas ou 

vocabulares, pois dessa forma mantemos a fidedignidade dos entrevistados.  

 

6.1 ORGANIZAÇÃO DA PESQUISA 

  

 Para minimizar o paradoxo do observador no grupo indígena, seguimos as orientações 

de Thun (2017b), e solicitamos que alguém da comunidade nos acompanhasse e isso foi 

aceito e organizado pelas lideranças na maioria das vezes. Além disso, priorizamos os 

encontros em duplas (homem e mulher). Assim, criamos um momento de conversa, realizado 

normalmente na varanda das casas, embaixo das árvores, bem ao estilo cultural Kaingang. 

Nossa intenção não era coletar o vernáculo, mas minimizar uma possível timidez ou 

desconforto por estar sendo entrevistado por uma não indígena desconhecida. Em nosso 

questionário, algumas perguntas são voltadas ao não indígena e buscamos deixar os 

 



111 

participantes à vontade para falar aquilo que realmente pensavam, por isso, a constituição de 

um trio de indígenas e a entrevistadora indígena.  

Durante a aplicação do questionário, buscamos nos manter atentos às respostas dadas e 

evitávamos fazer interferências ou dar opiniões. Algumas vezes tínhamos que repetir a 

pergunta ou fazê-la de outra forma, sem perder a essência dela, para que a resposta que 

precisávamos fosse proferida. Deixamos para interagir apenas na conversa livre. Aliás, 

havíamos programado a gravação em vídeo de todos os participantes. Porém, o material 

gerado era longo, tornando inviável registrar tudo. Acabamos gravando algumas conversas 

livre/histórias em vídeo, e as mais relevantes serão entregues como devolutiva às 

comunidades indígenas.  

 
6.2 APRESENTAÇÃO DOS DADOS E ANÁLISE RELACIONAL INTRAGRUPAL - 

TOLDO CHIMBANGUE 

​  
​ Nesta seção vamos apresentar os resultados dos dados coletados no Toldo 

Chimbangue. Inicialmente, serão apresentados os dados provenientes do questionário 

aplicado. As questões selecionadas para esta análise se destacaram pelo desempenho nas 

respostas fornecidas pelos participantes e por sua relevância para os objetivos da 

investigação76. Junto às perguntas, expomos os dados obtidos por meio da conversa livre, 

leitura de textos e anotações de caderno de campo de forma que os achados da pesquisa se 

entrelaçam e se cruzam. Essa apresentação, irá revelar e relacionar as particularidades das 

dimensões dialingual, diassexual, diageracional, diafásica e a diarreferencial. A dimensão 

diatópica é representada pela apresentação dos dados de cada um dos grupos (pontos de 

inquérito). 

Na comunidade do Toldo Chimbangue, ao serem questionados: “1. Qual língua mais 

falam aqui na comunidade? Português, kaingang, (guarani)?”, de forma unânime, os 

participantes responderam que percebem que usam mais o português. A mesma resposta nos 

foi dada quando questionamos “4. Que língua costuma falar na família?”, e também para “15. 

De modo geral, costuma falar mais a língua indígena ou português?”, conforme podemos 

verificar no Quadro 06, onde os dados estão representados na cruz adaptada da DP. 

Destacamos que, segundo os participantes, a língua que falam no contexto familiar é o 

português.  

 

76 Apenas as perguntas 17, 19, 20, 24 e 41 não participaram da análise. 

 



112 

Quadro 06 - Perguntas: 1. Qual língua mais falam aqui na comunidade? Português, 

kaingang, (guarani)?; 4. Que língua costuma falar na família? e 15. De modo geral, 

costuma falar mais a língua indígena ou português?. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 
 

Como apontaram o português, essa é a língua que afirmaram usar quando recebem 

visitas, de acordo com a pergunta “16. Quando vem visita, que língua prefere usar?”.  Embora 

tenham afirmado, nas suas percepções, o uso do português diariamente, todos os participantes 

responderam que a língua mais bonita é a língua kaingang quando questionados “2. Qual das 

línguas faladas aqui você acha a mais bonita?”. 

 Na visão da liderança e dos comentários de alguns participantes, a língua indígena é 

pouco utilizada por esse grupo, cerca de 20% das pessoas sabem falar o kaingang. Mesmo 

assim, esse é um contexto de contato linguístico (Thomason, 2001), no qual vivem falantes 

multilíngues (Clyne, 1998). Consideramos que esse quantitativo representa o quantitativo de 

falantes bilíngues do Toldo Chimabangue.  

Acreditamos que esse número reduzido de falantes de kaingang esteja ligado à história 

da comunidade que provocou um forte contato, inicialmente com os caboclos, e mais tarde, 

com os colonos para os quais os indígenas ou tiveram que trabalhar ou tiveram que se 

defender (CIMI, 1984; Piovezana; Facco; Onghero, 2017). Além disso, o grupo foi fortemente 

afetado pelas ações de integração e assimilação aplicadas pelo SPI, o qual incentivava os 

casamentos interétnicos e forçava os indígenas a usarem a língua portuguesa e que podemos 

considerar como uma política linguística que fazia parte da Lei da Nacionalização - 

Decreto/Lei Federal no 406, de 4 de maio de 1938. A educação, além de precária, alfabetizava 

crianças e adultos apenas em língua portuguesa sem considerar as peculiaridades culturais e 

identitárias (Saraiva, 2013).  

Essa conjuntura, seguindo os pressupostos de Skutnabb-Kangas e Phillipson (1995) e 

Skutnabb-Kangas (2019) foi um linguicídio, facilitado pelo que D’Angelis (2002) chamou de 

 



113 

“Política de Convivência” com os invasores, desenvolvidas pelos Kaingang, a qual não 

considerava a língua indígena como fundamental e necessária. Essa política mudou, por volta 

de 1975, quando os indígenas de todo o país manifestaram uma mudança de consciência 

acerca de seus direitos, incluíndo a valorização da língua nativa. 

Complementando a pergunta 4 e as constatações anteriores, perguntamos: “4.1. Tem 

muita gente no lugar que sabe o kaingang?”, três participantes da GI, GIMC1, GIMC2 e 

GIFC2, disseram que sim, apontando as pessoas da meia-idade como principais falantes da 

língua indígena, como mostra o Quadro 07: 

 

Quadro 07 - 4.1. Tem muita gente no lugar que sabe o kaingang? 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

A participante GIFC1 respondeu que “Não…” e afirmou que são “só os idosos” que se 

comunicam em kaingang. O participante GIMC2 explicou a dinâmica dessa situação:  

 
“Acho que a maioria é uma geração acima da nossa (que fala o kaingang). [...] 
Então, nóis fumo a segunda geração que não teve contato com a língua. Porque duas 
gerações atrás, que seria a geração da XXXXX77, da minha avó, eles tiveram que 
deixá a língua de lado pra podê retomá as terras, porque como eles foram segregados 
a uma aldeia bem pequena na verada do rio, eles não tiveram... a única forma deles 
sobrevivê, além da caça e pesca, seria trabalhá pro colono. E eles eram proibidos de 
falá a língua. Então, dali em diante, eles tiveram que focá em reconquistá o 
território. Como eles não podiam falá dentro do território em que os branco tavam 
ocupando, eles acabaram perdendo. Então, eu sou a segunda geração da minha 
família que não tem contato com a língua”. (GIMC2) 
 

Esse relato reflete a história de luta do Chimbangue. Porém, ouvimos dos participantes 

da GII, a qual seria a geração apontada como falante pela GI, que eles não observam muitas 

pessoas falar em kaingang. Ademais, conforme mostra o Quadro 06, a própria GII disse não 

usar a língua indígena em seu dia a dia. 

77 Ocultamos nomes citados pelos participantes para resguardar a identidade, utilizando de cinco X: XXXXX 

 



114 

Referente a essa constatação, os dados mostram que entre os oito participantes, dois 

deles, GIIFC2 e GIIMC2, afirmaram que falam melhor o kaingang em comparação ao 

português, mesmo utilizando-o em situações e contextos específicos, (pergunta 3. Qual dessas 

línguas você fala melhor?), conforme nos mostra o Quadro 08:  

 

Quadro 08 - Pergunta 3. Qual dessas línguas você fala melhor? 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 
 

Esses resultados, em porcentagem, podem ser visualizados abaixo, no Gráfico 01. 

Conforme os dados, 25% dos participantes, ou seja, dois deles, afirmaram que sabem e falam 

o kaingang e 75% deles, ou seja seis participantes, o português. Esse percentual coincide com 

o número apresentado anteriormente, que se refere à opinião e estimativa dos participantes e 

da liderança.  

 

Gráfico 01 - Pergunta 3. Qual dessas línguas você fala melhor? 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

 



115 

Os participantes GIIFC2 e GIIMC2 relataram que dominam a língua kaingang e a 

aprenderam no contexto familiar, sendo a primeira língua deles. Somente mais tarde 

aprenderam o português. Dentre os oito participantes, esses dois conseguiram ler o texto 

escrito em kaingang e falaram todas as palavras que solicitamos em português e na língua 

indígena. Eles contaram que residiam em outras comunidades formadas por Kaingang antes 

de se mudarem, ainda crianças, junto com os pais e irmãos, para o Toldo Chimbangue.  

A participante GIIFC2 relatou sua experiência com a língua kaingang: 

 
“Então eu, eu, eu domino a língua portuguesa e a língua kaingang. Eu… eu nasci no 
Rio Grande do Sul e lá eles todos eram falante.. Então eu nasci, vivi até os 13 anos 
lá junto. Convivia, né? Daí eu não, eu não perdi, eu segui dominando a língua até os 
dias de hoje, mesmo sofrendo”. (GIIFC2) 
 

O participante GIIMC2 conta algo muito semelhante:  

 
“A minha famíia, os mais novo perderam, né! O costume de falá a língua kaingang. 
A gente veio pra cá, daí o pessoal pouco fala, né! Daí a gente só se comunica em 
português, né! E a língua kaingang, na verdade, é bem pouco”. (GIIMC2) 
 

Diante desses dados, acionamos primeiramente, a dimensão diageracional no que diz 

respeito ao domínio da língua kaingang, uma vez que são os participantes da GII que 

aprenderam, sabem e podem participar de um ato comunicativo em língua kaingang, enquanto 

a GI afirmou não ter tais habilidades. Os participantes GIFC1 e GIMC2 relataram que quando 

escutam o kaingang conseguem compreender muitas coisas, mas não conseguem responder ou 

concluir uma ideia na língua materna de seu povo. Aliás, de forma geral, mesmo os que não 

falam e pouco compreendem, consideram o idioma, termo que usaram para se referir ao 

kaingang, como a língua materna de seu povo.   

Por segundo, percebemos, por meio do Quadro 06 e do relato de GIIMC2, uma crença 

dos mais jovens, afinal, apesar de saberem o kaingang, os mais velhos não o usam por não 

haver falantes com os quais possam interagir na língua materna. Somando-se a isso, a GI vê e 

percebe que, nos dias de hoje, as crianças estão tendo mais oportunidades de aprender o 

idioma, comparado a eles. Logo, essa crença faz com que os jovens não aprendam e não falem 

o kaingang, ou seja, é a ação e reação diante do idioma, como explicou Lasagabaster (2004). 

A dificuldade em transmitir a cultura aos jovens no Toldo Chimbangue pode ser 

compreendida ao consolidar a existência de crenças, com os relatos de Dill (2021). As 

mulheres do grupo, em reflexão com a pesquisadora, apontaram que a vivência na casa dos 

 



116 

antigos colonos cria uma discrepância: o que é ensinado verbalmente não se alinha com a 

realidade visual das crianças. 

Ao explorarmos o contexto de vida dos dois participantes, GIIFC2 e GIIMC2, 

identificamos que nem eles, nem seus antepassados nasceram no território do Chimbangue e 

ambos casaram-se com indígenas que não falam a língua kaingang. Isso mostra que além de 

casamentos interétnicos, também ocorrem casamentos interlinguísticos.  

Foram esses mesmos participantes, GIIFC2 e GIIMC2, que nos informaram, ao 

realizarmos a pergunta “9. Que língua seus pais falavam?  Era a mesma língua ou era 

diferente, o pai falava uma e a mãe falava outra?”, que seus pais falavam a língua kaingang. 

Os demais informaram que os pais falavam português.  

Ao acessarmos as lembranças dos participantes com a pergunta “12. Que língua seus 

avós falavam?”, especialmente a GII, afirmou ter poucas memórias dos avós. Os participantes 

GIIFC2 e GIIMC2 disseram que não lembraram ao certo a língua usada, pois conviveram 

pouco com os avós. Os demais, GIFC1, GIMC1 e GIMC2, apontaram que pelo menos um 

deles, seja avô ou avó, falavam a língua kaingang. Já GIIMC1, GIIFC1 e GIFC2 afirmaram 

que nenhum dos avós falava o kaingang. A GIIFC1 disse que a avó entendia o kaingang, mas 

não falava, conforme relato abaixo, o que mostra que em algumas famílias, há, no mínimo, 

quatro gerações que não usam o kaingang:  

 
“A minha avó, ela entendia tudo (em kaingang)! Só que ela não falava. [...] Que a 
minha avó e a minha mãe falavam só português,[...]”.(GIIFC1) 
 

Para a pergunta “13. Que língua você fala com seus irmãos quando os encontra?”, 

apenas a participante GIIFC2 relatou que usa a língua kaingang com os irmãos: “Nós falamos 

kaingang. Onde a gente se encontra, a gente é...só fala em kaingang, até pelo telefone”. Ela 

contou que alguns de seus irmãos não falam, mas entendem a língua kaingang. Foi, inclusive, 

essa participante a única a dizer que prefere conversar em kaingang quando questionamos os 

participantes “14. Em que língua gosta de conversar mais?”. 

Foram partilhadas muitas histórias durante as visitas. O participante GIIMC1 nos 

contou fatos oportunos para compreendermos a situação linguística do grupo. Primeiramente, 

ele contou sobre sua própria história:  

 
“Que na verdade eu nem nasci aqui. E a minha mãe saiu daqui pequeninha, novinha 
ainda acho que ela nem nasceu aqui, se eu não me engano. Ela, a mãe dela, o pai 
dela, já tavam lá no XXX. Então a gente não teve essa oportunidade (de aprender a 

 



117 

falar o kaingang). Nem ela não fala, né? Que o pai dela, que era kaingang puro, ela 
não teve a oportunidade de convivê com ele”. (GIIMC1) 
 

Conforme mencionamos, muitos indígenas do Irani, diante da pressão, buscaram 

seguir suas vidas em outros lugares e isso foi crucial para que o português ocupasse o lugar da 

língua indígena nas interações diárias, como conta o participante GIIMC1: “A gente só viveu 

no meio do agricultor, como se diz”. Percebemos mais uma vez que alguns daqueles que são 

ainda mais velhos, considerados os anciãos oriundos da comunidade, não aprenderam o 

kaingang, em virtude da pressão do processo de assimilação e o forte contato com o não 

indígena.  

Ele ainda relatou que quando mudou-se para o território de seus antepassados, 

encontrou poucos falantes de kaingang: “Quando a gente veio pra cá, os únicos dois falante 

era seu Clemente e a dona Ana, né? A Fennó. Nem um mais, [...] porque eram proibido”.  

Novamente, o contexto histórico da comunidade revela que o principal bem imaterial que os 

kaingang  tiveram que abrir mão foi a língua do seu povo. Fennó é a grande referência de luta 

para a comunidade. Ela e outros Chimbanguenses constituíram um grupo que lutou de frente 

com autoridades, políticos, colonos, entre outros. O ofício reivindicando o território entregue 

ao chefe do Posto Indígena Xapecó, em 1973, marcou a Etnohistória do país, como um 

documento fundamental para a compreensão da política indigenista oficial no final do século 

XX  (CIMI, 1984). Todo esse feito foi conduzido em língua portuguesa.  

Esses dados e relatos refletem a forma como os participantes declararam que 

aprenderam o português exposto no Gráfico 02 e detalhado pelo Quadro 09 abaixo:  

 

 



118 

Gráfico 02 - 26. Como aprendeu o português? (Lembretes: escola, contato, trabalho...). 

   
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

Quadro 09 - Pergunta 26. Como aprendeu o português? (Lembretes: escola, contato, 

trabalho…). 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

Observamos que, os seis participantes que aprenderam o português com a família, 

considerando essa como língua materna, foram exatamente aqueles que afirmaram que falam 

melhor o português: GIMC1, GIFC1, GIMC2, GIFC2, GIIMC1 e GIIFC1. Já os participantes 

GIIFC2 e GIIMC2, além de afirmarem que aprenderam o português com o contato, relataram 

que a primeira língua que aprenderam foi o kaingang. Eles, GIIFC2 e GIIMC2, mencionaram 

que quando chegaram, junto com suas famílias, ao Chimbangue, aprenderam o português, 

pois era a língua que a maioria falava.  

Ademais, quando perguntamos “46. Em que situações você fala o kaingang e em que 

situação usa a língua portuguesa?”, GIIFC2 afirmou que usa o kaingang apenas quando está 

 



119 

com seus pais e irmãos, enquanto GIIMC2 declarou que fala a língua do seu povo apenas no 

ambiente de trabalho, mais especificamente em sala de aula.  

 Ao questionarmos “5. Que tipo de português/kaingang é? Como se chama?”, 

adentrando o conhecimento metalinguístico dos participantes e na dimensão diarreferencial, 

alguns tiveram dificuldade em compreender a pergunta. Por isso, complementamos dizendo: 

“Qual o nome dessas línguas: português? kaingang?”. Todos os participantes afirmaram que a 

língua indígena se chama kaingang. Porém, ao longo da conversa percebemos que ora eles 

usavam o termo “kaingang”, ora usavam “nosso idioma”ou “a nossa língua”.  

Sobre o português, ouvimos de três participantes da GI: GIMC1, GIFC2, GIMC2, que 

no Chimbangue se fala o “Chimbanguense”. O participante GIMC2 explicou: 

 
“É as gírias daqui, é o sotaque daqui. [...] Até outras pessoas que vêm de fora, as 
veiz falam que nóis falamo Chimbanguense porque a gente tem umas forma de... Às 
vezes uma sátira que as outras pessoas não entendem, né? Tipo, é só aqui nóis. [...] 
Às vezes a gente faz uma piada que as outras pessoas não riem, mas a gente sabe. 
[...] Tipo, uma forma de comunicá diferente dos outros”. (GIMC2) 

 

Temos aqui, a definição própria do português indígena. Em outras palavras, o 

participante está dizendo que é uma variedade do português falada por um grupo pouco 

numeroso, entre os quais algumas pessoas ainda falam o kaingang. (Rodrigues, 2018; Simas; 

Lucchesi, 2020). Podemos também inferir um traço de identidade, pois ela se constrói na 

diferença interna, conforme Barth (2000). O Chimbanguense é um português diferente do 

português falado por outros grupos Kaingang.  

E provavelmente sem saber, nomearam essa variedade seguindo as orientações de 

Maher (1996, p. 212): “Falar de um português índio é, de um certo modo, uma generalização: 

mais correto seria falar em português apurinã, português kaxinawá, português shawãdawa, 

etc.. Cada uma destas variedades tem, certamente, a sua especificidade”. 

Outros comentários em relação ao português foram aparecendo ao longo das conversas 

como o seguinte, que surge enquanto falávamos sobre as línguas que os participantes falavam:  

 
“[...] E a gente também acabou dominando o português e tinha dificuldade no 
português e acabo aprendendo o português. (GIIFC2) 
Bastante atrapalhado…”. (complementou o participante GIIMC1)  

 
“Que não dá pra dizê que é português a língua que nóis falamo. Não sei que língua 
é… Uma língua adaptada, né? Porque se fosse português memo, é mais diferente”. 
(GIIMC1)  

 

 



120 

“Porque a gente assiste o português falando, que é português lá mesmo, daí é 
diferente. Tá, má como é que nóis falemo português? Nóis falemo tudo diferente do 
que eles tão falando. Então qual a língua que nóis falemo?” (GIIMC1)  
 
 

​ Os participantes declararam que consideram o português falado na televisão e na rádio 

mais bonito, conforme disse GIIMC1: “Como se diz, falam mais bonito, falam mais em 

gramática, né? [...] A gente é mais o direto, né?”. Ele explicou ainda: “O rádio ainda, ele é 

mais...é mais fácil de se entendê, porque tem muitos radialista que quando é uma palavra 

cumpricada, eles explicam, né? O que que qué dizê aquela palavra?”. Essas reflexões 

surgiram enquanto questionamos os participantes sobre as semelhanças e diferenças da língua 

portuguesa.  

​ Recordamos, por meio desses relatos, o efeito que a língua portuguesa provocou com 

sua chegada no Brasil, desde a proibição das Línguas Gerais, até sua consolidação como 

língua oficial da administração e da instrução, concretizando a norma-padrão brasileira, 

abafando as variedades do português falado (Morello, 2024), e pressionando-as. 

​ As informações demonstram a percepção da diferença entre as variedades do 

português e o conflito descrito por Nelde (1998), resultante do contato entre não indígenas, 

que “falam mais bonito, falam mais em gramática, né?”, e indígenas, que falam o português 

“Bastante atrapalhado”, e que acarreta em uma autoimagem degradada que os indígenas 

acabam tendo de si mesmos e da variedade que falam. Esse conflito é ainda mais marcado, 

pois entre os dois grupos há outros conflitos como diferentes estruturas socioeconômicas, 

(Nelde, 1998) a luta pelas terras e acesso à políticas públicas. 

Quando perguntamos “7. Tem diferença entre o português que se fala aqui para o 

português que se fala em outras aldeias? Qual a diferença?”, os participantes da GI 

responderam que na percepção deles havia diferenças, principalmente no léxico. Já os 

participantes da GII disseram que não havia diferença, como mostra o Quadro 10 abaixo. Isso 

mostra que os jovens provavelmente visitam outras aldeias com mais frequência que os 

idosos. 

 

 



121 

Quadro 10 - Pergunta 7. Tem diferença entre o português que se fala aqui para o 

português que se fala em outras aldeias? Qual a diferença? 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

Já para a pergunta “8. Tem diferença entre o português que se fala aqui para o 

português que se fala na cidade? Qual a diferença?” tivemos as seguintes respostas que podem 

ser visualizadas abaixo no Quadro 11. 

 

Quadro 11 - Pergunta 8. Tem diferença entre o português que se fala aqui para o 

português que se fala na cidade? Qual a diferença?. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 
 

Três participantes da GI, GIMC1, GIFC2 e GIMC2 e dois da GII, GIIMC2 e GIIFC1, 

disseram que há diferenças. O sotaque das diferentes etnias que compõem o cenário 

linguístico de Chapecó foi a principal diferença apontada, conforme podemos observar na fala 

da participante GIIFC1: “É… é parecido. Só que às vezes tem…tem muitas cruza, né? Porque 

tem, que nem o alemão, ele já fala bem diferente, né? O intaliano também”. Os demais 

participantes GIFC1, GIIMC1 e  GIIFC2 disseram que não há diferença.  

 



122 

Nota-se que entre os homens prevalece a afirmação de que há diferença. Acreditamos 

que os homens transitam com maior frequência entre a aldeia e a cidade e pelo fato de 

trabalharem nos frigoríficos da região. 

Na pergunta 38, que é muito semelhante às perguntas 7 e 8, “Tem diferença entre o 

português falado em Chapecó e em Seara78?”, como alguns não conheciam a cidade de Seara, 

alteramos um pouco a questão, ficando “Tem diferença entre o português falado em Chapecó 

para o português que se fala em outras regiões do Brasil?”. E, neste caso, todos os 

participantes responderam que sim, e citaram que o sotaque muda de uma região para a outra. 

Em uma comparação macro, as diferentes variedades do português estão mais marcadas.  

A respeito do “idioma”, perguntamos aos participantes “6. Tem diferença entre o 

kaingang que se fala aqui para o kaingang que se fala em outras aldeias?”, a participante 

GIIFC1 disse que na sua percepção não havia diferença, por outro lado, os demais 

participantes afirmaram que havia diferenças, mesmo aqueles que não aprenderam, que não a 

utilizam para se comunicar. Segundo eles: 

 
“Depende, porque o Kaingang usa dois dialetos. Tem o dialeto do Paraná e o dialeto 
do Rio Grande do Sul e Santa Catarina acaba usando os dois dialetos [...] Então 
acabou que mesclou os dois dialetos aqui”. (GIMC2) 

 
“Não, os idiomas do kaingang em si, aqui de Chapecó, eles são todos iguais... ele só 
muda de região mesmo. O Rio Grande do Sul, as comunidades que tem pra lá, elas 
já tem mais uma modificação do que o idioma daqui”. (GIFC1) 

 
“Ele tem uma diferença em dialeto, né? Então por isso que eu digo, muitas palavra 
que o kaingang é...do Rio Grande fala, ela é diferente com o kaingang do Paraná. Ela 
é diferente. Então, por isso que aí o professor, ele tem que tê um conhecimento. Por 
exemplo, vem uma família lá do Paraná pra cá, muitas veis acham que o kaingang 
daqui tá falando errado. Mais é, é são dialetos diferente, né”. (GIIMC1) 
 
 

​ Diante das colocações dos participantes, percebemos que para eles, há apenas dois 

dialetos, e não cinco conforme Wiesemann (1976). O que reparamos quanto a essas 

informações é que elas se aproximam do que D’Angelis, (2009b) postulou. Para o 

pesquisador, Xapecó79 sempre serviu como um ponto de passagem e contato entre grupos, 

conectando o Paraná e o Rio Grande do Sul desde meados do século XIX. Na proposta de 

Wiesemann (1976), em Chapecó se usaria o dialeto Central, na área entre Iguaçu e Uruguai. 

79 O autor registrou a palavra com X. 
78 Seara é uma cidade vizinha a Chapecó, por isso a utilizamos nessa comparação. 

 



123 

Perguntamos aos participantes se “25. Já lhe aconteceu de estar com alguém que sabia 

a sua língua de casa, kaingang, mas insistia em só falar português?”, e a resposta está expressa 

no Gráfico 03: 

 

Gráfico 03 - Pergunta 25: Já lhe aconteceu de estar com alguém que sabia a sua língua 

de casa, kaingang, mas insistia em só falar português? 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

Por meio do Gráfico 03, identificamos que seis participantes, ou seja 75%, entre eles 

GIMC1, GIFC1, GIMC2, GIFC2, GIIMC2 e GIIFC1, disseram que já aconteceu, enquanto 

dois, GIIMC1 e GIIFC2, ou seja, 25%, disseram não ter acontecido A GI foi uniforme em sua 

resposta, enquanto a GII dividiu-se. Contudo, os participantes GIIMC1 e GIIFC2, ao longo da 

conversa, manifestaram que por vezes acreditam que algumas pessoas que são Kaingang têm 

vergonha de reconhecer e identificar-se como tal.  

​ Ao questionarmos o motivo disso ocorrer, destacamos um dos relatos: 

 
“Hoje em dia, eu acho que alguns optam por não falá o seu idioma por medo de 
preconceito. Geralmente, quando eles escutam um indígena falando a sua língua 
materna, eles já olham torto ou tem aquelas falas preconceituosas. Eu acho que a 
maioria vai por esse lado de não falá por medo da ação das pessoas”. (GIFC1) 

 

 



124 

​ Como bem colocou a participante GIFC1, o preconceito anula o uso da língua 

kaingang. Como outros grupos étnicos sofreram com esse preconceito linguístico e 

abandonaram suas variedades linguísticas, os indígenas viveram e ainda vivenciam o 

preconceito e a pressão para abandonar suas línguas ancestrais.  

​ Esse sentimento de vergonha, componente afetivo, nesse caso, pode desencadear uma  

atitude desfavorável, e pode levar ao abandono e ao esquecimento de uma língua, bem como 

impedir a difusão de uma variante linguística (Moreno Fernández, 1998; Krug, 2004).  

Junto a isso, os participantes GIIMC1 e GIIFC2 relataram que algumas pessoas  vivem 

no território, mas negam seu endereço. A vergonha de ser quem são e a discriminação por 

parte do próprio indivíduo em relação ao seu grupo étnico foram citadas como causas para a 

situação. De acordo com GIIMC1: “A pessoa parece que se sente envergonhada”, e GIIFC2 

relatou: “Até numa loja que vai fazê um cadastro, eles pergunta, onde é que você mora? E, 

muitas pessoas não diz que é Toldo Chimbangue. A gente sabe, muitas pessoas não diz que é 

Toldo Chimbangue”. ​  

As atitudes negativas em relação à língua kaingang são sensíveis às questões de 

identidade. Se o indivíduo não se identifica fortemente com seu grupo étnico, a tendência é ter 

uma atitude negativa e está menos propenso a manter a língua e os costumes que pertencem a 

esse grupo de acordo com Vandermeeren (2005). Contudo, para Newlin-Lukowicz (2019), a 

identidade é multivalente e pode variar de acordo com cada contexto. Acreditamos que essa 

atitude negativa, ocorra devido às situações de sofrimento e perseguição vivenciadas pelos 

Kaingang do Chimbangue (D’Angelis, 2002), por medo de sofrerem discriminação e 

preconceito, afinal as identidades são muito mais um produto da marcação da diferença e da 

exclusão do que da unidade idêntica e naturalmente construída (Hall, 2008). 

A identidade, nos postulados de Hall (2008), não é estável e está em constante 

mudança ou construção. Assim, cremos que futuramente, o medo e a insegurança de 

assumirem a identidade indígena, gerados pelo genocídio ao qual foram expostos, sejam 

extindos ou pelo menos amenizados, pois os participantes GIIMC1 e GIIFC2 relataram que 

nas escolas da comunidade tem-se feito um trabalho, iniciado recentemente, para fortalecer a 

identidade das crianças, pois o grupo entende que esse ponto precisa de atenção. Segundo 

GIIMC1: “É começá desde o pré-escolar. É de você fazê com que a criança, ela entenda o que 

ela é, ela entenda porquê que ela percisa aprendê a conhecê a sua identidade, [...], pra também 

cresce dentro dela, a importância dela, defendê aquilo que ela é”. De fato, se o objetivo é 

valorizar a língua, é necessário trabalhar com a identidade do grupo, pois conforme Krug 

 



125 

(2004) quanto maior a marca de identidade, maior são as possibilidades de uso e manutenção 

linguística. 

​ Na pergunta “27. Como foi na escola o uso do kaingang?”, apenas a participante 

GIIFC2 disse que na aldeia em que ela morava teve aula de kaingang e mais tarde, na 

faculdade, aprimorou o português. Os demais membros do grupo da GII afirmaram que só 

tiveram aula de português enquanto frequentaram a escola, mesma situação encontrada por 

(Frizzo, 2017), na TI Guarita, na qual os professores só ensinavam a língua portuguesa de 

acordo com o relato dos participantes. É muito provável que a GII tenha frequentado a escola 

no período em que Saraiva (2013) encontrou fortes evidências de que as escolas dos postos 

indígenas alfabetizam as crianças em língua portuguesa. Podemos também supor que como 

não havia nenhum posto indígena próximo à região do Irani e muitos indígenas haviam 

deixado a região, a GII deve ter frequentado escolas de não indígenas, se é que frequentou. 

Entre os mais jovens o resultado não foi diferente, apenas a participante GIFC1 teve 

aulas de português e kaingang e sempre estudou na comunidade. O participante GIMC1 

contou que teve aulas de kaingang enquanto estudou na comunidade, o que mudou quando foi 

para o ensino médio e teve que estudar na cidade, em uma escola que não era indígena. E 

GIMC2 e GIFC2 não estudaram em escolas indígenas, e portanto, não aprenderam o kaingang 

na infância e adolescência.  

Em relação ao convívio com o grupo dos não indígenas, em resposta à pergunta “18. 

Você tem amigos fóg?”, o participante GIIMC2 disse não ter amigos não indígenas80, como 

podemos visualizar abaixo no Quadro 12. 

 

Quadro 12 - Pergunta 18. Você tem amigos fóg? 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

80 Contudo, enquanto realizamos a aplicação das perguntas, havia uma não indígena presente, que é vizinha da 
família, ou seja, quando o participante diz não ter amigos não indígenas, entendemos que ele se refere a pessoas 
de fora do Chimbangue.  

 



126 

 

Os demais afirmaram que têm amigos e quando questionados sobre a frequência desse 

contato explicaram que convivem diariamente (GIFC1), semanalmente (GIMC1, GIFC2, 

GIMC2) e mensalmente (GIIFC1, GIIFC2, GIIMC1). Aqui percebemos a dimensão 

diageracional atuando, no sentido de que os mais velhos têm menos interação com não 

indígenas, em comparação aos mais jovens. Cremos que o trabalho e os estudos fomente esse 

contato, pois os jovens, GIMC1, GIFC2, GIMC2, disseram que trabalham com não indígenas 

ou que convivem com eles na universidade81: GIFC1. Entre os mais velhos, dois, GIIMC1 e 

GIIFC1, afirmaram que não trabalham com não indígenas atualmente, mas um deles, 

GIIMC1, relatou que no passado, quando era contratado pelos frigoríficos, convivia 

frequentemente com não indígenas. Os outros dois, GIIMC2 e GIIFC2, disseram que 

trabalham com não indígenas.  

Embora tenham amigos e trabalhem com não indígenas, todos os participantes 

relataram que, na maior parte do tempo, convivem com indígenas quando realizamos a 

pergunta “23. Na maioria do tempo você convive mais com indígenas ou com fóg?”. Os dados 

estão expressos no Quadro 13.  

 

Quadro 13 - Pergunta 23. Na maioria do tempo você convive mais com indígenas ou 

com fóg? 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

Os participantes ao serem questionados: “44. Que língua você fala nas seguintes 

ocasiões no seu município?: no mercado, nas lojas, na prefeitura, entre outros”, explicaram 

que usam a língua portuguesa com os atendentes e funcionários desses locais. O participante 

GIMC2 explicou que usam algumas expressões entre si, quando as duas pessoas 

81 Dos oito participantes que participaram desse estudo, cinco tiveram acesso à educação superior, dos quais três 
são da GI, e dois da GII.  

 



127 

compreendem o kaingang, para se referir ao valor das mercadorias, mas no restante do tempo 

utilizam o português.  

Neste sentido, conforme aponta o Quadro 14, logo abaixo, todos os participantes 

afirmaram que usam o português quando encontram um estranho fora do território indígena, 

para a pergunta: “45. Quando você encontra um estranho fora da Terra Indígena/aldeia em que 

língua você fala com ele?”.  

 

Quadro 14 - Pergunta 45. Quando você encontra um estranho fora da Terra 

Indígena/aldeia em que língua você fala com ele?. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

Os dados, manifestam o contexto de língua minorizada, afinal, fora da comunidade a 

língua que prevalece é o português, inclusive para aqueles participantes que afirmaram 

dominar o kaingang. 

Durante nossas conversas, aplicando o questionário, algumas perguntas não tiveram 

tanto êxito em suas respostas como imaginávamos. São elas: “31. E quando pensa no 

indígena? Como ele é?”, “33. E o não indígena?” e “35. Características do fóg: Como é esse 

fóg?”. As respostas foram bastante vagas, mas, ressaltamos que vemos isso como um dado, 

afinal, como descrever um não indígena para um não indígena? Aqui, por mais esforço que 

tenhamos tido, não conseguimos superar o complexo do observador, não para extrair o 

vernáculo, mas para extrair o que de fato pensam os indígenas a respeito dos não indígenas.  

Em suma, as respostas dessas perguntas voltaram-se para a cor da pele, a fisionomia e 

a fala, mas essa fala não significa o uso de uma outra língua. Os participantes se referem ao 

“bom” uso da língua portuguesa, conforme nos mostram os seguintes trechos:  

 
“É mais desenvorvida, né? Fala mais um pouquinho mais diferente. Nóis já somo 
meio, meio lento pra falá, né?”. (GIIFC1) 

 

 



128 

“A forma de conversá ou de chegá já, porque a gente, por exemplo, eu como às 
vezes eu tenho que fazê o que tu tá fazendo (uma entrevista), a gente não chega 
assim, tipo chegá e í direto ao ponto. Por exemplo, antes de fazê alguma coisa, a 
gente precisa criá um laço de confiança, digamos assim, né?”. (GIMC2) 
 
“Talvez o jeito de agir seja um pouco diferente, a fala em si é bem melhor do que…” 
(muito vento, não compreendemos o final da frase). (GIFC1) 

 

​ Por meio desses relatos, percebemos que o português indígena Chimbanguense, como 

assim é nomeado pelos falantes, tem características que vão além de fenômenos gramaticais. 

Ele reflete a cultura de como um kaingang interage com outros e a forma como faz. Não é um 

jeito diferente de falar no sentido de inferioridade, mas de particularidade e identidade, que 

por um lado, manifesta a língua ancestral, e do outro, repassa de geração em geração o modo 

de vida do Kaingang do Chimbangue.  

Ao indagarmos os participantes sobre o termo utilizado no kaingang para se referir ao 

não indígena, pergunta “34. Como chamam as pessoas que não são de origem indígena? (na 

língua indígena e no português?)”, todos souberam e afirmaram que usam a palavra fóg.  

Esse dado conecta-se à pergunta “47. Quando fala português, você mistura com a 

língua kaingang? Se sim, o que você mistura e por quê?”, pois, apesar da maioria dos 

participantes não terem desenvolvido habilidades linguísticas suficientes para manter uma 

conversa nesse idioma, todos os participantes disseram que usam algumas palavras do 

kaingang no português, principalmente em saudações, palavras ligadas à família, ações 

rotineiras e à natureza. Eles citaram palavras como ‘goj’ (água), ‘kósin’ (filho), ‘fĩn ke’ 

(gripe/resfriado), ‘ã mỹ há’ (tudo bem?) entre outras. O Quadro 15 abaixo representa os dados 

dessa pergunta: 

 

Quadro 15 - Pergunta 47. Quando fala português, você mistura com a língua 

kaingang? Se sim, o que você mistura e por quê?. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

​  

 



129 

Acreditamos que esses dados apontam para a quarta estratégia de code-switching 

proposto por Muysken (2013), Backflagging que ocorre quando a língua principal não é a 

língua comunitária original, mas é marcada com elementos sinalizadores da língua 

comunitária original, os quais indicam a sua identidade étnica tradicional. Neste sentido, 

“Nóis já somo meio, meio lento pra falá, né?” (GIIFC1), se caracterizaria como um 

sinalizador da língua kaingang no português, pois a segunda tem o ritmo da primeira. Um 

traço herdado pelos falantes monolíngues (Palacios, 2021). 

Quando interrogamos sobre o contrário, “48. Quando fala a língua kaingang, você 

mistura o português? Se sim, o que mistura e por quê?”, todos disseram que sim, mesmo os 

que não dominam a língua kaingang, conforme mostra o Quadro 16.  

 

Quadro 16 - Pergunta 48. Quando fala a língua kaingang, você mistura o português? 

Se sim, o que mistura e por quê?. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

Os participantes explicaram que não se trata de um ir e vir em ambas as línguas, o que 

faz sentido, visto que a maioria não domina o kaingang, mas que muitos termos, 

especialmente do mundo moderno, não foram traduzidos para a língua ancestral e são desta 

forma “aportuguesados”, termo usado por eles. Os participantes GIIMC2 e GIMC2 

explicaram: 

 
“Porque antigamente, até então, os índio, eles, eles convivia muito com a natureza. 
Eu conto essa história pra piazada. A gente imagina mais ou menos, né? Como que 
era antigamente. Então eles convivia muito com a natureza. Então tudo que é coisa 
que é da natureza, eles deram os nome. Eles deram os nomes próprios. E daí depois, 
aí veio as outras coisa, as invenções dos fóg, né? Que entrou, e daí nóis começamo a 
usá, como celular, o celular não tem tradução. Veio coisas novas aí. Daí não tem 
nome, né?”. (GIIMC2) 

 
“Que tem palavras que não existem no kaingang. Ou, às vezes, na frase ali, por 
exemplo, eu vejo quando o XXXXX fala, né? Ele fala, má daí, por exemplo, tá 

 



130 

falando de um objeto, daí fala aquele objeto em português e depois continua a frase 
(em kaingang). Tipo, “pega aquela caneta”, ou “me alcança com a caneta”, a caneta 
vai tá em português no meio”. (GIMC1) 

 

Os casos citados, ‘caneta’ e ‘celular’ são empréstimos diretos de palavras, que para 

Matras (2011), é a forma mais comum de se referir à introdução de uma nova estrutura em 

uma língua, o matter replication. Matras (2019) aponta que um dos principais motivos para os 

empréstimos linguísticos é a existência de "lacunas" na língua receptora, especialmente para 

designar novos objetos, produtos, conceitos culturais, sociais ou ideológicos que não possuem 

termos equivalentes nela.  

O autor salienta que, assim como no code-switching, no empréstimo “comum”, os 

falantes são motivados a fazer o melhor uso do seu repertório linguístico e utilizam os seus 

recursos linguísticos em sua totalidade, não mantendo uma demarcação rígida entre os 

sistemas linguísticos. Por essa razão, os empréstimos podem funcionar como um gatilho para 

a alternância de línguas por parte dos falantes bilíngues dependendo do contexto e dos 

interlocutores envolvidos (Frizzo, Krug e Horst, 2021).  

O participante GIMC1 citou a palavra ‘kasor’ que significa ‘cachorro’. 

Coincidentemente, durante a coleta de dados, nos deparamos com esse termo escrito no 

quadro de uma sala de aula da comunidade, registrado na Imagem 01 a seguir: 

 

Imagem 01 - Foto da palavra kasor em um quadro da escola indígena da comunidade 

 
Fonte: fotografia registrada pela autora (2025). 

 
 

Inicialmente, acreditamos que se tratava de processo de gramaticalização. Porém, ao 

descrevermos o processo do fenômeno, amparados nos parâmetros propostos por Heine e 

 



131 

Narrog (2015), constatamos que não se tratava de uma estrutura lexical que se tornou 

gramatical, nem uma estrutura gramatical que aumentou seu grau de gramaticalidade.  

No entanto, ‘kasor’ possui as mesmas características descritas por Martins (2024): um 

empréstimo que passa por nativização. Ou seja, a palavra ‘cachorro’ sofre uma adaptação às 

regras fonética e fonológica do kaingang e passa a ser ‘kasor’. Consultando o Dicionário 

Kaingang - Português, de Wiesemann (2002), encontramos um termo muito semelhante na 

língua kaingang, o substantivo ‘ka sór’ que significa nó da árvore. Os Kaingang, assim como 

os demais grupos indígenas, estão diretamente ligados à natureza e têm grande domínio sobre 

ela, acreditamos que ‘ka sór’, existisse antes do contato com o animal ‘cachorro’ 

domesticado. Assim, supomos que, devido à proximidade fonética e fonológica dos termos, a 

nativização tenha ocorrido com facilidade. 

Analisando os empréstimos ‘caneta’, ‘celular’ e ‘kasor’, bem como as palavras de 

origem indígena que são usadas no português, e que na nossa opinião, sofreram o mesmo 

processo pelo qual passou ‘kasor’, essa troca de termos entre as línguas se assemelha a troca 

que se estabeleceu entre indígenas e europeus desde o início do contato com bens materiais. 

Contudo, pelo poder e hegemonia que possui, as palavras indígenas presentes na língua 

portuguesa nunca foram questionadas. Elas são necessárias, enriquecem e identificam o 

português falado por brasileiros. 

Nós acreditamos que as palavras do português usadas pelos Kaingang enriquecem a 

língua ancestral. Se passarão pelo processo de nativização, que poderia ser chamado de 

indigenização, conforme propõem Correa Xakriabá (2018), só o tempo, a atitude dos falantes 

e o contexto em que estão inseridos irão mostrar. Conforme apontou Martins (2024) cada 

grupo reage de uma forma a essa chuva de novos termos que os povos indígenas estão 

expostos, principalmente nos últimos anos.  

Nesse cenário multilíngue, não registramos nenhum diálogo em que os participantes 

iniciaram a fala em uma língua e a concluíram em outra, como no estudo realizado por Frizzo, 

Krug e Horst (2021), no qual observaram interlocuções durante eventos sociais que contava 

com a participação de indígenas e não indígenas. Não descartamos ocorrências de 

code-switching e suas demais estratégias como inserção, alternação e lexicalização congruente 

ou até mesmo outras manifestações, pois os processos que surgem a partir do contato 

linguístico são específicos em cada contexto (Muysken, 2013).   

Seguindo com nossa análise, ouvimos dos participantes de forma coletiva que o grupo 

que fala melhor a língua portuguesa é o grupo do Toldo Chimbangue, resposta da pergunta 

 



132 

“39. De modo geral, quem fala melhor português, o Kaingang do Toldo Chimbangue ou da 

Aldeia Kondá?”. O Quadro 17 demonstra as respostas dos participantes quanto à pergunta 39:  

 

Quadro 17 - Pergunta 39. De modo geral, quem fala melhor português, o Kaingang do 

Toldo Chimbangue ou da Aldeia Kondá?. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 
Já para a pergunta “37. De modo geral, de todos os tipos de pessoas aqui, quem 

preserva mais a sua língua e costumes de origem?”, todos os participantes responderam que 

em relação à preservação da língua é o grupo da Aldeia Kondá que se sobressai, conforme nos 

mostra o Quadro 18: 

 

Quadro 18 - Pergunta 37. De modo geral, de todos os tipos de pessoas aqui, quem 

preserva mais a sua língua e costumes de origem? 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

Ainda neste campo reflexivo sobre o outro, no Toldo Chimbague, como descrevemos, 

vivem dois grupos de indígenas Guarani. Em nossa menção anterior a este fato, destacamos 

que há pouco convívio entre os Guarani e Kaingang, o que comprovamos agora com a 

pergunta “36. O que sabe da língua do Guarani ou Xokleng? Citar palavras ou expressões 

(Krug, 2004)”, para a qual tivemos as seguintes respostas, como mostra o Quadro 19: 

 



133 

 

Quadro 19 - Pergunta 36. O que sabe da língua do Guarani ou Xokleng? Citar palavras 

ou expressões 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

Embora aparentemente possuam conhecimento da língua Guarani, os participantes 

GIMC1, GIMC2, GIFC2, GIIMC2 citaram apenas palavras isoladas como alguns 

cumprimentos, a palavra ‘água’ e os números. A participante GIIFC2 disse que sabia, mas não 

especificou quais termos conhecia da língua Guarani. Isso aponta que embora convivam, as 

trocas linguísticas entre os grupos é ainda pequena.  

Ainda em relação ao outro, perguntamos “28. Como acha que as pessoas de fora veem 

as pessoas originárias, que nascem na Terra Indígena? (Quanto à língua, aspectos físicos e 

sociais)”. Selecionamos três respostas que refletem e resumem o que todos os participantes 

mencionaram: 

 
“Que é tudo ganhado pela FUNAI, pelo governo, que indígena é preguiçoso. Entre 
outras falas [...] Ah, teve um caso na Semana Cultural, que é o dia das danças 
indígenas aqui, né? Aí veio um colégio da cidade, os aluninhos olharam pra nós e 
disseram, nossa, mais indígena de cabelo cacheado? Indígena, cês tão de ropa? Por 
que que cês tão de ropa? Vocês não têm que andá pelado? Tipo, algumas falas assim 
que... Em pleno século XXI, digamos, que eles não... E eu sei que isso daí é culpa 
um pouco dos livros que ensinam ele que indígenas têm que tá pelado, que tão no 
mato, isso e aquilo”. (GIFC1) 

 
“A ideia do pessoal de fora, que a gente vê em muitas conversa, a visualização deles, 
é que aqui no Chimbang não tem índio. Pra eles não têm índio aqui. Essa é a visão 
deles lá”. (GIIMC2) 

 
“Eles vêm como... Como está lá nos livros didáticos, lá de história, né?”. (GIMC1) 

 

As respostas mostram que os estereótipos criados em relação aos indígenas ao longo 

dos anos permanecem vivos na sociedade do não indígena, apesar das diversas políticas 

 



134 

implementadas, principalmente na educação, como a já mencionada Lei nº 11.645 de 200882, 

que torna obrigatório o ensino da História e Cultura Indígena e Afro-Brasileira nos 

estabelecimentos de ensino fundamental e de ensino médio, públicos e privados, além do 

amplo debate realizado pela mídia sobre o modo de vida dos grupos indígenas.  

As próprias comunidades promovem momentos de trocas culturais, como a Semana 

Cultural, para aproximar os laços entre indígenas e não indígenas. O principal público que 

participa são crianças, adolescentes e professores, logo espera-se que essa visão exposta pelos 

indígenas mude e que no futuro as crianças de hoje sejam adultos que reconheçam e 

legitimem os modos culturais próprios dos povos indígenas para que certos questionamentos, 

como o do participante GIIMC1, permaneçam apenas nas histórias e lembranças de luta dos 

povos indígenas: 

 
“É, na verdade, o falá até hoje tem o preconceito, ah não fala o kaingang não é 
kaingang. É... não fala a língua materna, não é índio, é, não tá vestido como índio, 
não é índio. Você tem uma televisão, um celular, você não é índio. O que que se 
passa na cabeça de quem, de quem é contra isso aí?”. (GIIMC1) 
 

Essa colocação se assemelha à condição dos Tapuias, que conforme Rodrigues (2018) 

para o “branco” os tapuias não são indígenas, pois não falam uma língua indígena e também 

não são brancos porque não falam o português “padrão”. Unem-se à língua outros elementos 

como celular, carro, televisão para tirar o indígena do seu lugar de direito, quando na verdade 

desfrutar da modernidade não tira, nem altera a ancestralidade do povo indígena, que de fato é 

o que define uma pessoa indígena.  

Embora sofram preconceitos, sejam invalidados, acusados e tenham que se defender 

diariamente, quando perguntamos “29. Como se sente: mais Indígena ou mais 

Chapecoense?”, todos os participantes falaram que são indígenas. Assim como, ao 

perguntarmos “30. Quem nasce no Toldo Chimbangue/Aldeia Kondá é....”, os participantes 

GIMC1, GIFC2. GIMC2 e GIIMC2 afirmaram que são Chimbanguenses, outros dois GIIMC1 

e GIIFC2 disseram que são descendentes do Chimbangue e GIFC1 e GIFC1 responderam que 

se sentem mais indígenas. 

Nas perguntas “43. Se fosse dizer o que mais identifica um Kaingang, diria que é o 

que?” e “32. O que identifica o indígena típico daqui do Toldo Chimbangue/Aldeia Kondá?”, 

as respostas foram diversas, mas se unem para descrever um povo que resiste, luta, respeita, 

que nasceu e vive no território indígena e que em comparação ao não indígena, se identifica 

82 Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm. Acesso 
em:10/06/2024. 

 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm


135 

por um jeito próprio de ser, pelos seus hábitos e costumes, suas características físicas e por ser 

um povo guerreiro. E, embora apenas uma participante, GIFC1, tenha mencionado, a fala 

também é uma característica que identifica os indígenas Chimbanguenses. 

Percebemos que a língua ancestral não é mencionada. Por outro lado, “a fala”, que 

compreendemos se tratar do modo diferenciado que usam a língua portuguesa, é apontado 

pelos participantes. Assim, esse grupo se identifica com o seu português Chimbanguense, que 

por meio de suas características próprias, compreendemos ser uma revitalização/valorização 

da língua e da cultura ancestral da comunidade. 

Nos encaminhando ao final da análise, apresentamos a resposta da pergunta “40. Acha 

importante que os filhos aprendam kaingang dos pais? Por quê? (Krug, 2004)”, para a qual, 

todos responderam que sim. A GI explicou que é importante para resgatar e valorizar o 

idioma, enquanto a GII afirmou ser importante para fortalecer a identidade, para poderem 

lutar pelo território e para que a língua não acabe no futuro. O que a GII coloca, reflete o que  

D’Angelis (2002) explica referente ao câmbio de atitude dos indígenas, ao tomarem 

consciência de que sua língua pode ser instrumento valioso na defesa de suas terras e outros 

direitos.  

Contudo, os dados já mostraram que a GI não aprendeu a língua kaingang. Ou seja, a 

GII, mesmo achando importante, não ensinou para seus filhos. Dill (2021) já havia relatado 

essa situação de que muitas famílias que sofreram repressão não incentivam a retomada e o 

fortalecimento da própria língua, por isso, muitas crianças não sabem falar o idioma. O relato 

da participante GIIFC2 revela que os pais realmente não incentivam os filhos e isso se reflete 

na sala de aula e no desinteresse em aprender a língua: “Eu penso que por parte de pais 

mesmo, né? A não aceitação dos próprios pais da língua kaingang, né? E daí reflete dentro de 

sala de aula[...] Não é todos os pais que aceitam”. Ela contou que já ouviu muitos jovens 

dizendo que não há motivos para aprender a língua.  

Destacamos que os participantes se mostraram preocupados em suas respostas à 

pergunta “49. No futuro ainda vai ser falado kaingang aqui?”, conforme mostram os seguintes 

trechos: 

 
“Olha, futuramente a gente vê que vai se perdendo a língua materna hoje. Ela vai 
cada vez, ela vai se perdê”. (GIIMC1) 
 
“Sinceramente, se continuar do jeito que tá, nossa língua aqui no Chimbangue vai se 
perdê totalmente. Eu acho que as famílias poderiam tentá buscá mais a nossa língua. 
Os nossos jovens deveriam tentá também aprendê mais na escola. Tanto na escola, 

 



136 

quanto em casa. Tentá se inserí mais no nosso dialeto, que é indígena, do que não no 
contexto não indígena, do fóg”. (GIFC1) 
 
“Na minha opinião, mais tarde, eu acho que não vai tê mais índio falante. É porque... 
as piazada, a gente procura ensiná lá na escola, má eles não dão muito valor pra isso 
aí né! Daí é bem complicado e [...] conforme os mais velho vão indo, eu acho que 
vai se perdê a cultura, ou seja, a língua, mas o principal é a língua. A cultura ali, 
quem sabe vai tê alguém que vai aprendê e vai praticá, né, vai continuar ensinando. 
Mais a língua tá se perdendo bastante”. (GIIMC2) 
 

​ Alguns têm uma visão promissora:  

 
“Eu tenho fé que eles vão ter ainda como uma língua primária deles”. (GIMC2).  

 

​ De uma forma geral, a comunidade acredita que a escola tem papel fundamental em 

resgatar a língua e a cultura. Muitas funções são atribuídas à ela, como ensinar o idioma, as 

danças, o artesanato. É como se a antiga função dos avós de ensinar o que sabiam aos netos, 

estivesse sob responsabilidade da escola. E as famílias deixam para a instituição uma tarefa 

que necessita do apoio dos pais para que se finde com sucesso.  

No tocante a língua, há uma preocupação por parte das lideranças. Elas compreendem 

que seria fundamental que os professores que ensinam a língua kaingang tivessem formação 

específica em ensino de língua kaingang para avançar e aprimorar as metodologias utilizadas 

em sala de aula, garantindo assim, a eficácia do processo de ensino-aprendizagem.  

​ Ainda, detalhando os dados referentes à dimensão diafásica, afirmamos que os oito 

participantes responderam ao questionário. Deles, apenas a participante GIIFC1 não 

conseguiu ler o texto em língua portuguesa, pois é analfabeta. Com esforço das filhas, 

aprendeu a escrever o nome. Desta forma, ela também não conseguiu ler e compreender o 

texto em kaingang. O texto escrito em língua kaingang foi lido e compreendido do início ao 

fim pelos participantes GIIMC2 e GIIFC2. Alguns termos foram compreendidos pelos 

participantes GIMC1 e GIMC2. Os demais afirmaram que não possuíam habilidades para ler 

o texto em kaingang. Na conversa livre, vários assuntos foram abordados, como a história de 

vida dos participantes e a história do Chimbangue.  

​ Isso demonstra que, por um lado, existem os mais velhos ainda analfabetos, e por 

outro lado os jovens são alfabetizados, mas somente no português, não no kaingang. 

​ E, junto ao questionário, adicionamos uma pergunta na qual os participantes teriam 

que, a partir da definição, nos dizer que palavras usavam tanto em português quanto em 

kaingang. Elaboramos dez conceitos para serem usados e todos nomearam as definições em 

 



137 

português. No kaingang, por sua vez, os participantes GIIMC2, GIMC2 e GIIFC2 falaram as 

10 definições. O participante GIMC1 soube 6 palavras, e a participante GIFC2, soube uma 

palavra. Os demais não souberam os termos em kaingang, apenas, em português como já dito.  

Entre os mais jovens que souberam as palavras em kaingang, todos convivem com 

falantes do idioma, principalmente os avós. Esse dado evidencia que, embora monolíngues, 

eles têm boas noções da língua ancestral. Vemos aqui, que um resgate/valorização da língua é 

possível se políticas linguísticas adequadas forem adotadas pela comunidade. Mas, isso 

necessita ser feito com urgência.  

Essas políticas precisam, acima de tudo, trabalhar com conscientização linguística, 

com o fortalecimento da identidade e com a erradicação de mitos e preconceitos sobre a 

língua ancestral e sobre o português falado pelos indígenas. Um grupo como esse que 

sobreviveu a uma longa luta por seu território, que fez o que nenhum outro grupo conseguiu, 

com certeza consegue resgatar a sua língua se desejarem tê-la de volta em seus domínios, 

assim como Ana Fennó e seus apoiadores desejaram no passado ter seu território de volta.  

​ Em suma, na dimensão dialingual constatamos que, na percepção dos participantes, a 

língua usada no cotidiano da comunidade é a língua portuguesa. Segundo o que ouvimos dos 

participantes, percebemos que a língua indígena está presente nas interações, mas de forma 

tímida, pois quem aprendeu o idioma o utiliza em poucas situações e não a repassou aos 

filhos. Assim, a língua que se passa de pai para filho é o português e cabe à escola, a 

responsabilidade de ensinar as crianças a língua do povo Kaingang. 

Na dimensão diageracional, segundo as informações obtidas, são os mais velhos que 

dominam o idioma da comunidade, afinal, metade dos participantes da GII consegue se 

comunicar com ela e afirmam que a falam melhor em comparação à língua portuguesa. 

Contudo, trata-se de pessoas que vieram de outras terras indígenas. Aquelas que seriam 

nativas no Chimbangue possuem poucas lembranças da língua de seus ancestrais. Além disso, 

a GII afirmou que não há diferenças entre o português falado em outras aldeias. 

Os mais jovens, a GI, disseram que compreendem algumas coisas em kaingang, mas 

não desenvolveram habilidades linguísticas suficientes, segundo eles, para elaborar uma fala 

adequada no idioma. Ainda nessa dimensão, segundo o que ouvimos dos participantes, os 

mais jovens têm mais interação e mais contato com os não indígenas e acreditam que os mais 

velhos ainda usam a língua kaingang, o que é uma crença. São eles também que disseram 

estar com pessoas que sabiam o kaingang, mas insistiam em falar em português. Nesse ponto, 

identificamos uma atitude negativa em relação à língua kaingang, bem como os relatos de 

preconceito e de  ridicularização com os falantes que tentam ou que falam a língua ancestral. 

 



138 

​ A dimensão diarreferencial trouxe uma curiosa revelação. De acordo com o que 

ouvimos, os participantes têm consciência de que falam um português diferenciado, se 

questionam das causas dessa situação e inclusive o denominam como Chimbanguense. Além 

disso, o grupo percebe que usa mais o português em comparação com o outro, da aldeia 

Kondá, e que lá usam mais o kaingang. Além disso, relataram que a mistura de línguas ocorre, 

principalmente quando falam o kaingang, pois não há palavras na língua ancestral para 

objetos que estão sendo usados recentemente pela comunidade, o que os obriga a usar 

palavras em português. E quando falam o português, utilizam algumas palavras que 

aprenderam do kaingang. Respectivamente, identificamos a ocorrência de empréstimos 

linguísticos e code-switching. 

​ Na dimensão diafásica buscamos superar o paradoxo do observador para obtermos o 

vernáculo dos participantes e descobrir o que de fato os participantes pensam sobre si mesmos 

e sobre os outros. Embora não tenhamos a intenção de comparar o vernáculo entre os métodos 

de coleta, eles nos apontaram que temos, nesse grupo, pessoas analfabetas, e monolíngues em 

português que têm conhecimento da língua indígena, mas não a utilizam para se comunicar 

nas interações diárias. Ainda, complementando os dados referentes a essa dimensão, no Toldo 

Chimbangue aplicamos todas as perguntas do questionário, realizamos a conversa livre e 

apresentamos os textos aos participantes. Todos leram o texto em português, exceto uma 

participante que é analfabeta. Desta forma, ela também não conseguiu ler o texto em 

kaingang, o qual apenas foi lido pelos dois participantes que aprenderam o kaingang com os 

pais. Nas perguntas sobre o léxico em português e kaingang, todos foram capazes de dizer as 

palavras em português, e três participantes souberam dizê-las em kaingang. 

​ Na dimensão diassexual os homens souberam mais termos de outras línguas 

indígenas em comparação às mulheres. Foi no grupo masculino que os participantes disseram 

que há diferenças no português falado na aldeia para o português da cidade em comparação 

com o grupo das mulheres.  

 

6.3 APRESENTAÇÃO DOS DADOS E ANÁLISE RELACIONAL INTRAGRUPAL - 
ALDEIA KONDÁ 

​ ​  
​ Nesta seção vamos apresentar os resultados dos dados coletados na Aldeia Kondá. 

Assim como no grupo anterior, serão apresentados os dados provenientes do questionário 

aplicado. As questões selecionadas para esta análise são as que se destacaram pelo 

 



139 

desempenho nas respostas fornecidas pelos participantes e por sua relevância para os 

objetivos da investigação83. Novamente, junto às perguntas, expomos e cruzamos os dados 

obtidos por meio da conversa livre, leitura de textos e anotações de caderno de campo. Essa 

apresentação, irá revelar e relacionar as particularidades das dimensões dialingual, diassexual, 

diageracional e a diarreferencial.  

Na comunidade Reserva Indígena Aldeia Kondá ao serem questionados: “1. Qual 

língua mais falam aqui na comunidade? Português, kaingang, (guarani)?”, todos os 

participantes responderam que a língua mais falada é o kaingang. Afirmaram uniformemente 

que a língua usada no contexto familiar é a língua ancestral de seu povo, pergunta “4. Que 

língua costuma falar na família?”. Para todos os participantes, diante da pergunta “3. Qual 

dessas línguas você fala melhor?”, a língua kaingang é a que melhor falam. Ela também é a 

mais bonita das línguas que usam no dia a dia, resposta da pergunta “2. Qual das línguas 

faladas aqui você acha a mais bonita?”. Representamos a homogeneidade dessas respostas no 

Quadro 20:  

 

Quadro 20 - Perguntas:  1. Qual língua mais falam aqui na comunidade? Português, 

kaingang, (guarani)?; 4. Que língua costuma falar na família?;  3. Qual dessas línguas 

você fala melhor?; e 2. Qual das línguas faladas aqui você acha a mais bonita? 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

Percebe-se que, de acordo com a percepção dos participantes, a língua indígena é 

amplamente utilizada pelo grupo, embora também dominem a língua portuguesa. Por esse 

comportamento grupal, fica claro que a atitude em relação à língua e cultura Kaingang é 

positiva e favorável e há uma forte identificação entre os membros da comunidade com esses 

aspectos (Muñoz, 2019; Vandermeeren, 2005). 

83 Apenas as perguntas 20, 24 e 41 não entraram na análise.  

 



140 

Sobre o uso do português, a participante GIFK1 explicou: “Sim, a gente também é 

dominante da língua portuguesa. Como hoje em dia, a gente tem acesso à informação, né? 

Então, a gente tem as duas línguas, mais aqui na minha aldeia, a primeira língua é o 

kaingang”. O participante GIIMK2 mencionou que o português é uma necessidade: “Porque a 

gente nascemo falando mesmo (o kaingang), né? Agora nóis temo necessidade, assim, 

também de responder o português,[...]”. A participante GIIFK1 explica a utilidade do 

português: “Ah, ma daí eles têm que aprendê alguma coisa em português, né? Porque daí 

quando eles saem, não vão se apertá”.  

Além de legitimar o que Thomason (2001) caracteriza como contato linguístico, os 

dados e relatos reiteram as colocações de Nötzold (2004). É impossível aos Kaingang viverem 

como se não fossem afetados pela sociedade com os não indígenas, pois as relações sociais e 

trocas culturais são intensas. Daí, nasce a necessidade de dominar a língua portuguesa e a 

confirmação de estarmos entre falantes multilíngues (Clyne, 1998). 

Todos os participantes, ao serem questionados “4.1. Tem muita gente no lugar que 

sabe o kaingang?”, responderam que há muitas pessoas que usam a língua kaingang. Segundo 

eles, 100% das pessoas da comunidade falam kaingang, dado que vai de encontro aos dados 

apresentados anteriormente no Quadro 20. 

Quanto a pergunta “15. De modo geral, costuma falar mais a língua indígena ou 

português?”, todo o grupo asseverou que utiliza a língua kaingang. A língua ancestral também 

foi apontada pelos participantes na pergunta “14. Em que língua gosta de conversar mais?”. O 

Quadro 21 apresenta os dados. 

 

Quadro 21 - Perguntas: 15. De modo geral, costuma falar mais a língua indígena ou 

português?; e 14. Em que língua gosta de conversar mais?. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

 



141 

Ao afirmarem que a língua kaingang é a língua que mais gostam de conversar, os 

participantes demonstram o componente afetivo que estrutura uma atitude positiva em relação 

à língua ancestral. A atitude positiva fortalece o uso da língua que é amplamente usada pela 

comunidade (Moreno Fernández, 1998; Kaufmann, 2011; Bekker, 2019; Vandermeeren, 

2005). 

Os dados apontam que tanto no âmbito individual quanto coletivo, a língua do povo 

Kaingang é a que prevalece e se sobressai em relação ao português na comunidade. Soma-se a 

isso, as respostas da pergunta “9. Que língua seus pais falavam?  Era a mesma língua ou era 

diferente, o pai falava uma e a mãe falava outra?” e “12. Que língua seus avós falavam?”, pois 

os participantes afirmaram que os avós e os pais falavam em kaingang no contexto familiar. 

“O kaingang teve presente a minha vida inteira, por parte de pai e da mãe, né?  E... A gente 

vivia falando kaingang entre parente, primo... a gente morava assim, meio perto, assim falava 

só kaingang [...]”, contou o participante  GIMK1. 

Essa realidade não muda entre irmãos, pergunta “13. Que língua você fala com seus 

irmãos quando os encontra?”, pois todos disseram que usam o kaingang quando se encontram. 

Esses dados podem ser visualizados abaixo no Quadro 22: 

 

Quadro 22 - Perguntas: 9. Que língua seus pais falavam?; 12. Que língua seus avós 

falavam?; e 13. Que língua você fala com seus irmãos quando os encontra?. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

Os membros desse grupo apontaram que o kaingang está presente em todas as 

interações realizadas da comunidade, conforme apontam as seguintes falas da participante 

GIIFK2: “Tudo, tudo. Aqui é tudo. Na escola, é na enfermaria, em qualquer lugar, né?”, e da 

participante GIFK1: “A maioria, todos falam kaingang, quando nas visita dos familiares, do 

conhecido, cumprimentos, tudo em kaingang”.  

 



142 

Ao perguntarmos “16. Quando vem visita, que língua prefere usar?”, todos os 

participantes falaram que preferem usar o kaingang. Diante do questionamento “17. E se a 

visita só fala português?”, todos responderam que nesse caso usariam a língua portuguesa.  

Isso nos leva a olhar para as respostas da pergunta “18. Você tem amigos fóg?”. Os 

participantes GIIMK2 e GIIFK2 disseram que praticamente não possuem amigos não 

indígenas e GIIMK1 e GIIFK1 afirmaram que sim, e que o contato é mensal: GIIFK1 quando 

sai da comunidade em busca de atendimento médico especializado, e GIIMK184 quando vai à 

faculdade.   

Já os mais jovens afirmaram que têm amigos e convivem com eles semanalmente, seja 

na faculdade, na prática do esporte, com os vizinhos agricultores. E são eles também, GIMK1 

e GIFK1, que trabalham com não indígenas no território indígena. Os homens da GII, 

contaram que no passado, quando eram mais jovens, trabalhavam com não indígenas fora da 

aldeia.  

Percebemos, com base no que ouvimos dos participantes, que o contato com os não 

indígenas ocorre em maior proporção na GI, principalmente quando os indígenas saem da 

comunidade. Apesar disso, quando questionados “23. Na maioria do tempo você convive 

mais com indígenas ou com fóg?”, todos responderam que convivem mais com indígenas, em 

conformidade ao Quadro 23:   

 

Quadro 23 - Pergunta 23. Na maioria do tempo você convive mais com indígenas ou 

com fóg?. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

Parece haver uma dinâmica natural para o uso do português quando se encontram fora 

da aldeia, segundo nos contou o participante GIMK2:  

84 Esse participante está matriculado em um curso no qual os professores vão até a comunidade. Mas, uma vez 
por mês os estudantes vão até o campus da Universidade para socializar com outros cursos e o público que 
frequenta a instituição.  

 



143 

 
“Tipo, a gente vai pá cidade, que nem a gente pratica esporte também, né? E a gente 
convive bastante com eles, né? Tipo, a gente chega na cidade, eles começa a falá em 
português, temo que fazê amizade, né? Vamo conversando, do jeito que... Que é 
difícil eles entendê a nossa indioma, né? Daí a gente temo que falá o português com 
eles”. (GIMK2) 
 

Segundo esse relato, o português é a língua com a qual realizam o comércio do 

artesanato. Como vimos, neste grupo o artesanato é a principal fonte de renda. Muitos 

indígenas vão, com transporte fornecido pelo município, diariamente para a cidade, momento 

em que utilizam a língua portuguesa. Como a negociação é algo que necessita de uma 

comunicação eficaz e precisa, para que não haja equívocos nessa interlocução, os indígenas 

prestam apoio uns aos outros para evitar qualquer má interpretação, conforme explicou o 

participante GIIMK1:  

 
“Porque tem uns... porque a gente fica ali na rua, né? Pra fazê as banca, né? E ali 
tem uns aí que já não conhece muito os nome das coisas, né? Os que moram aqui, 
né? Então, cada um se ajuda, né? Cada um vai se ajudando. Se aquela lá não sabe, se 
aquele lá não sabe, ele vem e pergunta, o que que é isso? Daí a gente já vai 
ajudando”. (GIIMK1) 
 

Em vista disso, as respostas à pergunta “44. Que língua você fala nas seguintes 

ocasiões no seu município?”, mostraram que usam o português para falar com os não 

indígenas, mas entre os membros do grupo comunicam-se em kaingang. Em adição a esse 

dado, na pergunta “45. Quando você encontra um estranho fora da Terra Indígena/aldeia em 

que língua você fala com ele?”, todos afirmaram que se for um fóg vão se dirigir em língua 

portuguesa, mas se for um parente vão usar o kaingang, conforme o Quadro 24 abaixo, salvo 

algumas situações e contextos nos quais há conhecimento prévio de que língua usam, de 

acordo com a explicação de GIFK1: 

  
“Quando se encontra o fóg, né, vai português, quando for cumprimentá, né, mais 
quando a gente tá no meio dos fóg, tipo eu e ele (esposo) e as crianças, vai kaingang. 
[...]  Quando não conhece, é tipo, eu não conheço essa pessoa, vô falá em português 
pra não passá vergonha, porque principalmente o pessoal lá da terra indígena 
XXXX, né, a gente já fica com receio de falá em kaingang, porque lá também, como 
disse um professor lá, é 10% que fala o kaingang, né?” (GIFK1) 
 
 

 



144 

Quadro 24 - Pergunta 45. Quando você encontra um estranho fora da Terra 

Indígena/aldeia em que língua você fala com ele?. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

Neste campo de uso da língua do fóg e metalinguístico ao perguntarmos “7. Tem 

diferença entre o português que se fala aqui para o português que se fala em outras aldeias? 

Qual a diferença?”, as respostas foram diversas, como mostra o Quadro 25:  

 

Quadro 25 - Pergunta 7. Tem diferença entre o português que se fala aqui para o 

português que se fala em outras aldeias? Qual a diferença?. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 
 

Observamos uma proporção maior do grupo feminino em afirmar que não há diferença 

e que é o mesmo português em relação aos homens para os quais há diferença. Como o grupo 

de lideranças é formado exclusivamente por homens, acreditamos que eles tenham maior 

contato com outras aldeias e essas experiências lhes proporcione tal percepção da diferença 

que afirmam existir. 

E para a pergunta “8. Tem diferença entre o português que se fala aqui para o 

português que se fala na cidade? Qual a diferença?”, obtivemos as seguintes respostas como 

mostra o Quadro 26: 

 



145 

 

Quadro 26 - Pergunta 8. Tem diferença entre o português que se fala aqui para o 

português que se fala na cidade? Qual a diferença?. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

Nota-se uma inclinação da GII em relação às diferenças do português falado na aldeia 

para o português falado na cidade. Segundo o participante GIIMK1, ocorre uma diferença, 

pois os Kaingang da Kondá sabem pouco do português. Contudo, os participantes da GI, 

GIMK2 e GIFK2, disseram que é o mesmo português, mas com sotaques diferentes.  

Na pergunta “38. Tem diferença entre o português falado em Chapecó e em Seara?”, 

uma comparação de grupos externos, os participantes manifestaram as seguintes afirmações, 

segundo o Quadro 27:  

 

Quadro 27 - Pergunta 38. Tem diferença entre o português falado em Chapecó e em 

Seara? 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 
 

Novamente, embora com participantes diferentes, apenas a GII, GIIMK2 e GIIFK2, se 

diferenciou do restante do grupo, dizendo que não há diferença entre o português falado 

nessas cidades e em outras, uma vez que citamos, Florianópolis também, por ser o destino de 

 



146 

muitos membros do grupo no período de vendas do artesanato. Porém, a participante GIIFK2 

disse que percebe diferença no português falado pelos haitianos e venezuelanos que vivem em 

Chapecó.  

E, ao perguntarmos “39. De modo geral, quem fala melhor português, o Kaingang do 

Toldo Chimbangue ou da Aldeia Kondá?”, todos responderam que é o Toldo Chimbangue, 

conforme o Quadro 28 abaixo:  

 

Quadro 28 - Pergunta 39. De modo geral, quem fala melhor português, o Kaingang do 

Toldo Chimbangue ou da Aldeia Kondá?. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

Perante todo esse cenário e dinâmica de uso entre as línguas, as respostas da pergunta 

“26. Como aprendeu o português? (Lembretes: escola, contato, trabalho...)”, esquematizadas 

abaixo, pelo Gráfico 04, revelam que nenhum dos participantes aprendeu o português com os 

familiares, mas sim por meio do contato com não indígenas, principalmente no trabalho, e na 

escola.  

 



147 

Gráfico 04 - Pergunta 26. Como aprendeu o português? (Lembretes: escola, contato, 

trabalho...). 

 

Fonte: elaborado pela autora (2025) 
 
 

​ Detalhando os dados do Gráfico 04, os participantes GIFK1, GIFK2 e GIMK1 

aprenderam o português na escola. Os participantes GIIFK1, GIIFK2 e GIIMK2 aprenderam 

por meio do contato, e os participantes GIMK2 e GIIMK1 afirmaram que foi pelo contato e 

pela escola. Ter aprendido o kaingang com a família é um fator muito influente para a 

formação de identidade e atitudes positivas e resistentes em relação ao idioma (Lasagabaster, 

2004). Os dados estão expressos também no Quadro 29 abaixo: 

 

 

 



148 

Quadro 29 - Pergunta 26. Como aprendeu o português? (Lembretes: escola, contato, 

trabalho...). 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

Quando perguntamos “27. Como foi na escola o uso do kaingang?”, GIIFK1 contou 

que não frequentou a escola, não aprendeu a ler e escrever, assim como GIIFK2, que sabe 

escrever o nome porque as filhas a ensinaram. Ela contou como era na sua época de criança: 

“Porque eu nunca fui pra aula, nunca estudei. O meu pai tinha muito medo de me mandá pra 

escola. Era difícil a época nossa. Era difícil nóis saí de perto de mãe, perto de pai. Era muito 

difícil”. 

​ Já o participante GIIMK2 relatou que só teve aulas de português no pouco tempo que 

frequentou a escola, e que por sorte, sua professora sabia falar o kaingang e utilizava a língua 

materna dele para lhe ensinar português: “Mas só que o primeiro passo que nóis aprendemo, 

que a professora nos ensinou um pouco, foi a nossa linguagem”. E o participante GIIMK1, 

que depois de adulto buscou concluir os estudos e hoje encontra-se em fase final de curso 

superior, explicou que só teve o português nas escolas que frequentou e que acabava perdendo 

muitas aulas, pois o regimento das instituições, na época, não considerava seu modo de vida 

diferenciado.  Ele descreveu sua realidade: 

 
“Naquela época eu estudava só em português, né? Drento da cidade de Iraí. Porque 
naquela época não tinha ainda professor de bilingua formados, né? Então não tinha 
ainda, né? Então a gente foi indo. Só que eu parava um pouco, né? Parava um pouco 
porque os meus pais, eles viviam só no artesanato, né? Então, eles faziam em casa e 
eles saíam, né? E ficava lá mais ou menos, fora da aldeia, o quê? Um mês, dois 
meses, né? E aí a gente perdia muitas aulas, né?”. (GIIMK1) 
 

​ Dentro da GI, os participantes GIMK1 e GIFK2 mencionaram que estudaram em 

escolas que ficavam nas aldeias e por isso tiveram aulas de kaingang. Já os demais, GIMK2 e 

GIFK1, quando iniciaram os estudos, frequentaram escolas de não indígenas e desta forma 

aprendiam apenas o português. Ambos relataram que depois que foram morar na aldeia, 

 



149 

passaram a ter aulas nos dois idiomas. Destacamos que entre os participantes da GI, dois deles 

já possuem formação no ensino superior e os demais estão no processo de obter seus diplomas 

de graduação. 

A realidade difere entre as gerações. Enquanto que a GII pouco frequentou a escola e 

não teve aulas em sua língua materna, a GI passou pelo processo de ensino em sua língua 

ancestral e conseguiu, inclusive, alcançar a educação superior. Na Constituição de 1988, 

artigo 210, as comunidades indígenas tiveram garantido o direito de ministrarem as aulas em 

suas respectivas línguas, o que foi reforçado com a Lei de Diretrizes e Bases (LDB) de 1996. 

As regulamentações e a maior presença de indígenas atuando nas escolas de suas 

comunidades fortalece a revitalização e manutenção linguística. Na Aldeia Kondá, todos os 

professores são indígenas e falam kaingang entre si e com os alunos.  

Prosseguindo com nossa análise, ao questionarmos “5. Que tipo de 

português/kaingang é? Como se chama?” (“Qual o nome dessas línguas: português? 

Kaingang?”), os participantes afirmaram que era o kaingang e que não havia outro nome. 

Contudo, ao longo das conversas, em poucas oportunidades ouvimos o termo. Prevaleceu o 

uso da palavra ‘idioma’, seguida de ‘linguagem’. Em relação à língua portuguesa, não citaram 

outro termo e não percebemos o uso de outra expressão.  

Ao indagarmos: “6. Tem diferença entre o kaingang que se fala aqui para o kaingang 

que se fala em outras aldeias? Qual a diferença?”, todos disseram que sim e alguns nos 

explicaram qual seria essa diferença:  

 
“Só que é diferente, sim. Que nem as madera, eu sei que lá (Chapecozinho) eles 
fizeram... Como é que eu digo? É um livro, né? É um livro, uns caderninho, assim, 
de... Na indioma deles, né? Só que daí é um pouco diferente do que a nossa”. 
(GIIFK2) 
 

Segundo os participantes GIIMK1 e GIIFK1, o dialeto falado na aldeia é o mesmo do 

Rio Grande do Sul e diverge do dialeto falado pelos Kaingang do Paraná: “Olha, em Paraná 

tem uns Kaingang lá, que eles têm outro, como é, dialetos, que nem a faca pra nóis, na nossa 

linguagem é ‘rógro’, e lá eles diz que ‘kyfé’. A faca, né?” (GIIMK1). Eles contaram que 

tiveram dificuldades de comunicação com os indígenas do Paraná, quando lá estiveram 

comercializando o artesanato. Uma parente perguntou se eles tinham uma ‘kyfé’. Ao perceber 

que GIIMK1 e GIIFK1 não haviam compreendido, ela disse que se tratava do ferro que 

cortava. Aí sim, os participantes conseguiram compreender. E essa parece ser a dinâmica 

entre os dialetos.  

 



150 

Nos foi relatado nesta pergunta que na Reserva Indígena Aldeia Kondá vivem pessoas 

que falam os dois dialetos:  

 
“É, existe, existe... Existe esse termo dialética, né, entre regiões. Por exemplo.  
Região sul, né? A região sul tem bastante dialeto. Tanto Rio Grande do Sul, Santa 
Catarina, Paraná, São Paulo. Existe esses dialeto, né? Mas aqui, nossa comunidade 
tem muitas pessoas de várias regiões. Então, ele... Ele é com dialetos diferentes, por 
exemplo, né? Mas é o kaingang vamo dizê assim... é... diferentes dialetos, mas a 
gente se compreende igual”. (GIMK1)  
​  

​ Essas explicações são equivalentes às do Toldo Chimbangue, e vão ao encontro do que 

D’Angelis (2009b) propôs em relação aos diferentes dialetos. Conforme já dito, o pesquisador 

afirma que Chapecó sempre serviu como um ponto de passagem e contato entre grupos, 

conectando o Paraná e o Rio Grande do Sul desde meados do século XIX. 

Ao questionarmos “48. Quando fala a língua kaingang, você mistura o português? Se 

sim, o que mistura e por quê?”, como mostra o Quadro 30, logo abaixo, GIIMK2 e GIIFK2 

expressaram que não misturam e os demais disseram que sim. Em nossas anotações de 

caderno de campo, pontuamos que enquanto conversávamos com este casal, o neto se 

aproximou e mostrou que havia capturado uma galinha. Nesse momento, a avó falou em 

kaingang para ele colocar o animal no ‘galinheiro’, palavra que compreendemos.  

Realizamos uma pesquisa no Dicionário Kaingang - Português, de Wiesemann (2002), 

e não encontramos nenhum termo que se referisse a ‘galinheiro’. Talvez, a palavra esteja em 

processo de nativização (Martins, 2024) ou como preferimos chamar, indigenização (Correa 

Xakriabá, 2018). 

 

Quadro 30 - Pergunta 48. Quando fala a língua kaingang, você mistura o português? 

Se sim, o que mistura e por quê?. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

 



151 

Entre os participantes que percebem e admitem a mistura, alguns relataram o motivo 

desse fenômeno, como por exemplo, o participante GIMK2: “Porque, tipo, tem objetos que 

não tem... nome Kaingang, né? Então a gente fala em português”. Como informado pelo 

primeiro grupo, na Kondá os participantes também afirmaram que usam empréstimos, os 

quais ainda não foram indigenizados foneticamente. Os participantes citaram as palavras 

‘celular’, ‘carro’ e ‘tv’, que se trata, como vimos anteriormente, de matter replication 

(Matras, 2019). 

Neste caso, como a língua kaingang tem muito prestígio para o grupo, esses 

empréstimos podem passar por inúmeras adaptações em vários graus até o empréstimo 

específico ser aceito pela comunidade em geral, a ponto de ocorrer a substituição dos fonemas 

da língua doadora pelos da língua receptora (Romaine, 2004), processo que como já 

explicamos é chamado de nativização por Martins (2024), e que nós chamamos de 

indigenização.  

A participante GIFK1 relatou uma fenômeno muito interessante: 

 
“Sim, como eu tava falando esses dias, antigamente, pros meus pais, helicóptero, era 
‘aeroprano’. E aí, hoje é ‘helicóptero’, sabe? É aportuguesado, tipo geladeira 
também, é aportuguesado, fogão...mais a minha sogra, não. Pra ela, fogão a gás é o 
fogo, ‘pĩ’. [...] Mais pro meu pai, mais pra minha sogra é ‘pĩ’. Geladeira também, 
pra ela, é ‘kusãg’ que é esfriador. Mas pra mim é geladeira, né? (GIFK1) 

​  
 
O participante, inclusive da GI, compartilhou uma reflexão que fez nesse sentido: 
 

“Outro dia eu tava puxando esse nome só em português. Acrescentava kaingang e 
chamava isso daqui em português. Tipo, tem um nome assim que quando eu era 
adolescente, jovem, eu gostava de í pescá, e eu sempre chamava tipo... (falou uma 
frase toda em kaingang)85. E eu não puxei nenhuma palavra em português, né? Só 
que hoje em dia eu digo ‘Mũ nỹ pescar ke’. Entendeu? Já acrescentei uma peça (em 
português) que tem em kaingang”. (GIMK2). 

​  
​ Nesse caso, consideramos que ocorre o code-switching, pois uma palavra do outro 

idioma, da L2 do falante, foi usada como uma estratégia do falante para transmitir 

informações linguísticas e culturais (Grosjean, 1997). Ele poderia usar o termo em kaingang, 

mas optou por usar em português. Esse caso se enquadra na estratégia denominada por 

Muysken (2013) de inserção, na qual um fragmento oriundo da língua B é inserido em uma 

frase que pertence à língua A. 

Conforme Cenoz (2013), a fala de multilíngues é criativa e os falantes usam as línguas 

como um recurso que apresenta fronteiras flexíveis, possibilitando assim, usar elementos das 

85 Não conseguimos escrever toda a frase em kaingang, por isso decidimos suprimi-la.  

 



152 

diferentes línguas que têm à sua disposição. Muysken (2013) afirma que o fenômeno pode ter 

diferentes manifestações, dependendo das línguas envolvidas e da natureza das comunidades 

de fala.  

Questionamos o participante GIMK2 se ele sabia porque isso acontecia e ele afirmou 

desconhecer os motivos. Krug (2011) constatou uma situação semelhante quando questionou 

os participantes de sua pesquisa se eles sabiam o que era metafonia, fenômeno por ele 

pesquisado, e todos disseram que não tinham conhecimento sobre metafonia. Krug (2011) 

relacionou a ausência de uma explicação precisa sobre metafonia nas gramáticas e nos livros 

didáticos utilizados pelas escolas com o desconhecimento do fenômeno por parte dos falantes 

bilíngues teutos-brasileiros. 

Relatos como o do participante GIMK2 mostram que o uso de palavras do português 

na língua indígena cresce com o passar do tempo e diferencia a forma como as gerações usam 

as palavras. E não há maneira de evitar que esses termos sejam utilizados, pois os Kaingang 

do Kondá e do Toldo Chimbangue vivem em um universo em que a tradição e a modernidade 

estão lado a lado (Nötzold, 2004).  

Ao terem maior contato e trocas culturais, os indígenas ressignificam a noção daquilo 

que os cerca. Seu repertório linguístico e cultural permite que façam novas relações. O ‘pĩ’ 

não é a mesma coisa que ‘fogão a gás’, e, talvez, ‘pescar’, infira uma forma contemporânea 

de obter peixe, que difere de como os antigos Kaingang ‘vim ke’. 

​ Não percebemos e os participantes não comentaram nada a respeito de iniciar a 

interlocução em uma língua e concluí-la em outra. Como explicamos na análise do grupo 

anterior, e a reforçamos aqui, talvez nosso método de coleta não tenha favorecido essa 

constatação, por isso não identificamos outras estratégias de code-switching propostas por 

Muysken (2013).  

Contudo, durante as entrevistas, percebemos que alternavam de uma língua para a 

outra dependendo do interlocutor a quem se dirigiam. O mesmo ocorreu quando os 

observamos vendendo artesanato nas ruas de Chapecó. Eles trocavam o código conforme 

mudava o interlocutor. 

O code-switching também é percebido quando a pergunta envolve a dinâmica 

contrária, na pergunta “47. Quando fala português, você mistura com a língua kaingang? Se 

sim, o que você mistura e por quê?’, como aponta o Quadro 31, seis participantes afirmaram 

que há ocorrência dessa mistura. GIIMK1 e GIIFK2, atestaram que não misturam. A 

participante GIFK1 citou um exemplo, que consta em nossas anotações: “Sim, chegou uma 

fóg”.  

 



153 

Quadro 31 - Pergunta 47. Quando fala português, você mistura com a língua 

kaingang? Se sim, o que você mistura e por quê?. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 
 

​ Embora os participantes da GII não percebam ou não identifiquem o uso de palavras 

kaingang em meio ao português, ao longo de nossas visitas à aldeia, ouvimos muito a palavra 

‘fóg’ que se refere ao não indígena. Ela foi apontada por todos os participantes como resposta 

da pergunta “34. Como chamam as pessoas que não são de origem indígena? (na língua 

indígena e no português?)”. Ou seja, os falantes poderiam usar o termo ‘branco’ ou ‘não 

indígena’, mas, devido ao contexto multilíngue e às diferentes estratégias linguísticas que ele 

dispõe, o termo utilizado é ‘fóg’, oriundo do português, a L2 para a maioria da comunidade. 

​ Não percebemos outras palavras do kaingang no português desse grupo. Acreditamos 

que seja difícil para alguém de fora perceber, pois segundo os participantes eles usam o 

kaingang o tempo todo, principalmente quando estão na comunidade, de acordo com as 

respostas da pergunta “46. Em que situações você fala o kaingang e em que situação usa a 

língua portuguesa?”. O português fica cerceado ao contexto do fóg, ou seja, quando vão para 

a cidade ou quando recebem visitas do não indígena, que, segundo a  participante GIIFK2, são 

raras. “Pois é, o que será que eles imaginam, né? Pra não virem, ou... Agora, na semana 

cultural, eles vêm, né? Só que daí, fora isso, ninguém vem fazer uma visita, né?”. A mesma 

participante compartilhou essa reflexão quando realizamos a pergunta “28. Como acha que as 

pessoas de fora veem as pessoas originárias, que nascem na Terra Indígena? (Quanto à língua, 

aspectos físicos e sociais)”, a qual ela não soube e preferiu não responder.  

A outra participante da GII, GIIFK1, em resposta à pergunta 28, contou uma de suas 

experiências: “[...] os aluno ficava apavorado quando chegava. ‘Ah, eu pensei que era uma 

casinha de oca. É, porque eu pensei que os índios andavam pelado, porque não sei o quê’”. A 

 



154 

participante GIFK1 explicou: “[...] Então, geralmente pensam que a gente anda nus ainda, 

caçando animais, pescando. Mas quando for vê não é mais na época mais antiga, né. [...]”. 

Assim como os demais participantes, ela falou que é por essa visão distorcida que a 

comunidade realiza todos os anos a Semana Cultural. O evento tem o objetivo de divulgar e 

mostrar a sua cultura e forma de vida própria aos estudantes não indígenas que vivem em 

Chapecó e também em outras cidades: “[...] Então vejo que até aqui no centro urbano de 

Chapecó, tem muita gente que desconhece as áreas indígenas. Tanto é que a gente, quando 

tem semana cultural, reforça sempre nas redes sociais pra conhecerem as aldeias, né.[...]” 

(GIFK1). 

​ O participante GIMK2 contou que quando trabalhou fora da aldeia com não indígenas, 

seus colegas o questionavam sobre como era a vida na aldeia. Até que um dia ele os convidou 

para conhecer o local: “Como naquele tempo também, [...], meus colegas sempre 

perguntavam como é que era lá, não sei o quê. Chegaram aqui e viram que não era assim, do 

jeito que eles achavam”. 

​ Em vista disso, apresentamos as perguntas que falam de identidade86. Embora elas 

tragam uma vasta gama de definições, o que dificulta a tabulação dos dados, iremos apontar 

os principais e observar se a língua aparece entre as definições. Iniciando pela identidade dos 

Kaingang da Kondá, pergunta “32. O que identifica o indígena típico daqui do Toldo 

Chimbangue/Aldeia Kondá?”, quatro participantes mencionaram a língua kaingang como um 

dos aspectos de identidade, todos eles da GI, GIMK1, GIFK1, GIMK2 e GIFK2. Além da 

língua, citaram, em resumo, as características físicas, o artesanato e a cultura. A GII, 

particularmente, citou a cultura, os nomes e as marcas.  

​ Nas respostas dadas à pergunta “43. Se fosse dizer o que mais identifica um Kaingang, 

diria que é o que?”, a língua foi apontada por quatro participantes, dessa vez dois da GI, 

GIMK1, GIFK1 e dois da GII, GIIMK1 e GIIFK1. Em segundo lugar, aparece o artesanato e 

os costumes.  

​ Diante do expressivo número mencionando a língua como um fator de identidade, 

recordamos que, quando um grupo étnico valoriza a sua língua como um símbolo importante 

da sua identidade e que se identificam fortemente com o grupo, como veremos adiante, ele 

tende a manter seus recursos de linguagem distintos (Vandermeeren, 2005; Krug, 2004). 

​ A menção do artesanato, trouxe uma colocação inesperada, pois ao citá-lo como 

característica, os participantes GIFK2 e GIMK2 explicaram que se trata de uma identificação 

86 São as perguntas: 31, 32, 33, 35 e 43. 

 



155 

entre os grupos indígenas, pois há diferenças no artesanato produzido por Kaingang em 

comparação com o do povo Guarani, principalmente no aspecto de trançado e cores.  

​ Como os participantes comentaram essa diferença e citaram os Guarani, nos voltamos 

para a pergunta “36. O que sabe da língua do Guarani ou Xokleng? Citar palavras ou 

expressões”. Recordamos que no território em que esse grupo vive não há a presença de 

outras etnias, logo, apenas dois participantes, GIMK1 e GIFK1, mencionaram que sabiam um 

termo em guarani, ‘nhanderu’, que significa ‘Deus’.   

​ Ainda, nessa linha intergrupal indígena, ao perguntar “37. De modo geral, de todos os 

tipos de pessoas aqui, quem preserva mais a sua língua e costumes de origem?”, todos 

responderam que são eles, a Aldeia Kondá, quem mais preserva a língua e os costumes, 

conforme o Quadro 32 abaixo: 

 

Quadro 32 - Pergunta 37. De modo geral, de todos os tipos de pessoas aqui, quem 

preserva mais a sua língua e costumes de origem?. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 
​ Corroborando a forte consciência identitária do grupo, todos os participantes 

afirmaram que se sentem mais indígenas do que Chapecoenses, quando questionados “29. 

Como se sente: mais Indígena ou mais Chapecoense?”. A participante GIFK1 disse: “Mais 

indígenas. A gente fala, a gente é indígena, da área indígena Kondá, pertencente ao município 

de Chapecó”.  

O participante GIMK1 nos explicou que o próprio nome da cidade é indígena: “Na 

verdade, a gente... Já o nome Chapecó já é indígena, né? Então, não há como negar que a 

gente…(seja indígena)[...]”. Essa colocação demonstra que apesar da cidade de Chapecó ter 

se desenvolvido no território dos indígenas, os Kaingang, principalmente do Kondá, ainda o 

veem como parte de seu território (Lacerda, 2004). 

 



156 

Reafirmando ainda mais a identidade, quando perguntamos “30. Quem nasce no Toldo 

Chimbangue/Aldeia Kondá é.... ”, a GII afirmou que é ‘indígena’ e a GI afirmou que são 

‘nascidos na Kondá e Kaingang’. Novamente, percebemos uma forte identificação dos 

participantes ao seu grupo étnico. 

​ Seguindo no campo reflexivo sobre o outro, ou seja, intergrupal “31. E quando pensa 

no indígena? Como ele é?”, e “33. E o não indígena?”, reiteramos que as respostas foram 

rasas em alguns casos, e isso se explica pelo fato de estarem falando sobre alguém que estava 

em frente a eles, logo, isso se torna delicado. Alguns falaram que é a cor da pele e o jeito da 

pessoa.  

​ Tivemos relatos sobre o que os participantes sentem em relação aos não indígenas.  

 
“Pra mim o que identifica o não indígena é o modo de ele olhá pro outro. Eu, na 
minha visão, o não indígena é um ser ganancioso, que… eles são poucos que 
pensam no próximo, são poucos que pensam na, no bem da humanidade, são poucos 
que pensam na sobrevivência da natureza, né, da flora. Então pra mim o não 
indígena representa a ganância”. (GIFK1) 

 

Diferenciar um grupo de outro parece ser algo intrínseco que envolve desde a cor da 

pele e traços físicos à língua. Porém, diante de tanta diversidade encontrada em Chapecó, 

ocorrem alguns equívocos na identificação, conforme nos conta GIMK2:  

 
“Eu faço a diferença, má muitas veiz a gente também se perde um pouco, né? 
Pensando que a pessoa fala com a gente. Eu antes falei que muda o nosso sotaque, 
né? Mas de longe já dá pra ver que não é indígena. Como de longe também dá pra vê 
que a gente somos diferente. Tem alguma coisa a ver com a gente também. Não é 
Kaingang ou é de outro, como eu antes falei, é de outro país e tal. Mais, óia... Pra 
mim, ia ser tudo igual. É a mesma pessoa, a mesma... Inclusive, me enganei uma vez 
com um indígena. Não sei se ele era indígena ou ele aprendeu tão bem a língua, sei 
lá. que não parecia indígena. Chegô nemim, me comprimetô, falando em nosso 
indioma, e ele falava mai melhor do que eu”. (GIMK2) 

 

Chamamos a atenção para um fato: na pergunta “32. O que identifica o indígena típico 

daqui do Toldo Chimbangue/Aldeia Kondá?”, os quatro participantes da GII não 

mencionaram a língua, ou linguagem. Contudo, na pergunta “35. Características do fóg: 

Como é esse fóg?”, dois dos participantes da GII, GIIMK2 e GIIFK2, apontaram que os não 

indígenas têm uma língua diferente, conforme explicou GIIFK2: “A língua também. Só que a 

linguagem dele é diferente, né? Ele não fala com nóis, com, na indioma, né, e se a gente vai 

falá, ele não entende!”.  A GII disse também que o não indígena é aquele que vem da cidade.  

Assim, percebemos que para grande parte desse grupo a língua é um fator de 

identidade e de união entre a comunidade, como nos relatou o participante GIIMK1: 

 



157 

 
“Porque ali entra assim uma... Como é que eu vou dizê? Porque se eu começá... falá 
só em português com os meus amigo, com os parentes daqui, eles não vão me gostar 
[...] Eles não vão gostar porque eu falo só em português, né? Sendo índio, sendo 
Kaingang, ainda existe aqui no meio de nóis, né?” (GIIMK1) 

 

Reforçando essa constatação os participantes declararam que não houve situações em 

que eles tenham vergonha de falar de kaingang, pergunta “42. Existem situações em que você 

tem vergonha de falar kaingang?”, conforme nos mostra o Quadro 33. 

 

Quadro 33 - Pergunta 42. Existem situações em que você tem vergonha de falar 

Kaingang?. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 
 

​ Por outro lado, na pergunta “25. Já lhe aconteceu de estar com alguém que sabia a sua 

língua de casa, kaingang, mas insistia em só falar português?”, todos responderam que isso já 

aconteceu, conforme mostra o Quadro 34 na página seguinte.  

 

 

 



158 

Quadro 34 - Pergunta 25. Já lhe aconteceu de estar com alguém que sabia a sua língua 

de casa, kaingang, mas insistia em só falar português?. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

A participante GIIFK1 relatou que encontrou um indígena durante uma viagem, e 

dirigiu-se a ele falando em kaingang, mas percebeu que ele estava com vergonha de falar no 

idioma. Então, seguiu a conversa em português. Ela também relatou: “Agora tem gente aí, 

sendo índio, eles têm vergonha pra falar a sua linguagem”.  

Questionamos de onde vinha essa vergonha, e ela explicou: 
​
GIIFK1:“Sei lá, eu acho que é discriminado, acho, né? Porque, às veiz, quando eu 
vou falar na minha idioma na frente de um aluno, de uma pessoal aí…”​
GIIMK1 (complementando): “Sim, assim eles dizem, né, aqueles que não fala a 
nossa linguagem, eles dize que eles eram discriminado antes, né, pra não falá a sua 
própria linguagem, né? E aí é por isso que dizem eles que eles perderam, né?”  

 

​ Ao longo da resposta da pergunta 44, a participante comentou que entre a família 

usam o kaingang enquanto fazem as compras e o pagamento e que os atendentes “Eles ficam 

olhando, né, dão uma risada ainda”. Isso revela que embora não percebam que sintam 

vergonha, os participantes percebem esse olhar discriminatório e vexatório em relação à sua 

linguagem, como eles dizem.  

O que aparece aqui é o mesmo que vimos com o grupo do Toldo Chimbangue a 

respeito da vergonha, de se sentir intimidado por usar sua língua materna. E enlaçado ao que 

já descrevemos sobre isso, acrescentamos aqui, mas que vale para o grupo anterior, é que os 

falantes de uma língua que é diferente da língua oficial do país sofrem diariamente com o 

linguicismo (Skutnabb-Kangas e Phillipson, 1995; Skutnabb-Kangas, 2019). 

​ Na pergunta “40. Acha importante que os filhos aprendam kaingang dos pais? Por 

quê?”, todos responderam que sim, apontando ser um elemento da cultura e da identidade e 

tradição. Assim como relatado por Dill (2021), em nossas anotações em caderno de campo, 

 



159 

consta que vimos praticamente todas as crianças falando em kaingang quando algum familiar 

falava com ela nessa língua. Consta também que muitas crianças se comunicaram conosco em 

português, o que pode ser justificado pelo relato da participante GIFK1: 

 
“[...] Hoje, a gente, no CEIM, eles ensinam as duas línguas, como falá as cores em 
português, falá nome de animais em português tanto em kaingang quanto no 
português, né? Então eles já crescem sabendo que eles têm duas línguas, né? Mas a 
gente reforça mais o kaingang em casa”. (GIFK1) 
 

​ Conforme contaram, as crianças estão aprendendo o português mais cedo, por 

influência da escola, da TV, rádio, celular. Por isso, é importante que a família fortaleça o 

kaingang em seus lares, pois a manutenção vai depender dessa atitude conforme o participante 

GIMK2 explicou:  

 
“Que nem nossos filhos fala 100% kaingang, né? Daí, ele (um colega de trabalho) 
chegou lá com os filho e tal, e os filho dele falava só em português, português, 
português, né? E eu conversei com ele, ‘como é que eles falam só em português?’ 
‘Pois é’, a mãe das criança falô ‘Eles aprende tudo na tecnologia, celular, TV’. Tá, 
faz parte, mas não é... só isso. [...] Eu não quis falá mais, mai não é só a tecnologia. 
Depende, como eu falei, depende a família do jeito que você quisé ensiná, você 
ensina. Se você qué que ele aprende só português, você fala só em português. E é 
isso que acontece. (GIMK2) 

 

Na pergunta “41. Dizem que muitos jovens não falam mais a língua dos pais 

(kaingang). O que acha disso?”, todos afirmaram que isso é algo negativo, mas que não 

acontece na comunidade. Porém, essa pergunta levantou uma questão: a escola fora da 

comunidade. Para cursar o ensino médio, os adolescentes vão para a escola do não indígena 

que fica próxima a aldeia. Essa instituição não parece estar tão preparada quanto deveria para 

receber os jovens Kaingang, segundo os relatos dos participantes: 

 
“[...] porque a minha filha, ela estuda no colégio de fora, né? Quando passa pro 
ensino médio, já estuda e aí... Ela diz, ‘mãe, a gente sofre muito preconceito quando 
a gente qué falá na nossa língua. Quando a gente não entende uma matéria, a gente 
se comunica em kaingang, perguntando se a colega entendeu ou se ela não entendeu, 
a professora já diz, ‘ah, na próxima aula eu vô explicá na minha língua, que é 
italiano, em francês’, e agora eu compreendo um pouco deles também’. (GIFK1) 
 
“Eu tenho a minha menina ali, que é a minha neta, né? Esses dia, daí ela veio, bem 
triste, daí eu disse pra ela, o que que é a minha filha, daí que ela começô a contá. Ela 
disse, ‘mãe, na escola é anssim, a gente não pode mais conversá na indioma com a 
minha prima, com o meu primo. A professora já chamou nóis de lá, ela disse que 
não pode falá na idioma, no meio da escola’. A professora gritou pra ela, apontando 
ela”. (GIIFK2) 
 

 



160 

​ Contudo, a comunidade está consciente e ciente da situação, de acordo com a 

participante GIFK1:  

 
“A gente já pensa, a gente é mais evoluído que muitos professores não indígenas, 
sabe? A gente sabe diferenciá, respeitá, sabe o espaço do outro, né? E semana 
passada era pra a gente fazê uma reunião pra tentá conversá com a direção da outra 
escola, né? Pra tentá ajudá essas criança, porque a gente não qué que eles comecem 
a ter vergonha da sua língua, né? Por causa desses preconceitos que eles sofrem nas 
escolas não indígena, né? Então, graças a Deus que eles levantam a cabeça e dizem, 
não, minha língua é minha língua, sabe? Então, a maioria daqui fala: ‘Não, é minha 
língua, eu vou continuar falando’”. (GIFK1) 
 

​ Essa fala mostra o quanto é necessário que os jovens estejam preparados para 

enfrentar o futuro e a sociedade do não indígena. E pela atitude da comunidade, muitos 

acreditam que no futuro, os jovens vão seguir falando, mas a responsabilidade está em grande 

parte com as famílias, conforme disse o participante GIMK2 em resposta à pergunta “49. No 

futuro ainda vai ser falado kaingang aqui?”:  

​
Depende… do nosso costume, da nossa tradição, a família. Se eu pará hoje… de não 
falá mais em kaingang, daqui mais pra frente meus filho já não vão mais falá em 
kaingang, né? Então, no futuro, no futuro, eu espero que não termine, mas eu acho 
que tá indo mais fundo, como eu disse. [...] Mas eu tenho medo que aconteçe isso. 
Dá gente pará futuramente a nossa língua. (GIMK2) 

 

​ Nessa pergunta, uma resposta, do participante GIIMK2 revela a consciência que a 

comunidade tem em relação à língua:  

​
“Nóis vamo seguí falando. Falando porque se nóis perdê a nossa fala, a gente não é 
nada pra vocêis, bem dizê. Porque nóis, assim, nossa cultura, nossa vivência vale 
muito pra você, alguém que entende [...]”. (GIIMK2) 
 

​ Nessa fala, percebemos a necessidade do indígena provar quem ele é para o não 

indígena. É preciso provar para o outro o que se é, para não perder o que se tem. Esse grupo 

busca manter sua identidade através da língua e dos costumes e para isso, segue o que é 

instituído pelas lideranças e pelo regimento. Essa é a forma que encontram para manter sua 

união, pois unidos são mais fortes, o que interpretamos como uma política linguística in vivo 

(Calvet, 2002), exemplificada pela orientação das lideranças de que não ocorram casamentos 

interétnicos. 

​ Ainda, detalhando os dados referentes à dimensão diafásica, afirmamos que os oito 

participantes responderam ao questionário, assim como, responderam as perguntas que 

tratavam da denominação de dez itens lexicais. Em meio ao grupo, três participantes da GII 

 



161 

não conseguiram ler os textos, GIIMK2, GIIFK2 e GIIF1, pois são analfabetos. Os demais 

participantes leram os textos, ou parte deles, em ambas as línguas. Neste grupo também 

exploramos a história de vida dos participantes entrelaçada na história da Kondá, quatro 

participantes contaram suas histórias em kaingang, as quais gravamos em vídeo e entregamos 

a eles.  

​ Finalizando a análise e relação dos dados, percebemos que há uma espécie de contrato 

estabelecido entre os membros do grupo, que cumpre um papel de política linguística e 

cultural, que até o momento tem funcionado, embora, ocorram alguns embates entre o grupo e 

os insatisfeitos são convidados a se retirarem da aldeia.  

​ O grupo vive do seu modo, no seu espaço e o único interesse que parecem ter com o 

não indígena é o comércio do artesanato e a oportunidade de um trabalho remunerado nos 

frigoríficos da região. Ao mesmo tempo, buscam provar ao povo da cidade quem são para 

garantir seus direitos, especialmente do seu espaço de terra.  

​ Por fim, na dimensão dialingual, esse grupo, segundo os participantes dessa pesquisa, 

usa a língua kaingang diariamente, e a maioria das famílias ensina o idioma para os filhos, ao 

mesmo tempo em que precisam ensinar aos jovens sobre o preconceito que irão enfrentar pela 

escolha que fazem de manter a língua de seus antepassados. Olhando para os dados, cremos 

que a estimativa dada pelos participantes e lideranças de que 100% das pessoas usam o 

kaingang, é verídica ou se aproxima muito disso.  

​ A dimensão diageracional revelou que a GII tem pouquíssimo contato com os não 

indígenas. Essa também é a geração que não trabalha com não indígenas. Além disso, para a 

GII não há diferença entre o português que se fala em Chapecó para o de outras cidades. Essa 

dimensão também mostra que entre os mais jovens, a GI, têm experiência no ensino superior, 

enquanto que na GII apenas um deles possui ensino superior.  

​ Na dimensão diarreferencial, observa-se que o grupo afirma que usa a língua 

kaingang, enquanto o seu grupo vizinho usa mais o português. Ainda, de acordo com os 

participantes e pelas anotações de caderno de campo, constata-se a troca de códigos, com a 

inserção de termos de um idioma no outro, porém de forma mais acentuada do português no 

kaingang. Termos que se referem a coisas que recentemente estão sendo utilizadas pelos 

indígenas acabam sendo tomados como empréstimos, pois não existem na língua kaingang.  

A dimensão diassexual aponta que entre homens e mulheres, elas foram as que 

menos estudaram, e as participantes da GII são analfabetas. Também foram as mulheres que 

afirmaram que não há diferença entre o português falado nas aldeias em comparação ao grupo 

 



162 

masculino, o que pode ser justificado pelo analfabetismo predominante no grupo das 

mulheres da GII.  

​ Na dimensão diafásica buscamos novamente superar o paradoxo do observador. 

Contudo, não tivemos sucesso em relação às características dos não indígenas. Por outro lado, 

aplicamos todas as perguntas do questionário, realizamos a conversa livre e apresentamos os 

textos selecionados. Com isso, identificamos que na GI todos dominam a leitura da língua 

portuguesa e do kaingang, e na GII apenas um deles realizou a leitura dos textos, dado que os 

demais são analfabetos. Todos os participantes souberam nomear os conceitos apresentados 

nas duas línguas. 

 

6.4. DADOS DO GRUPO DE CONTROLE  
 
6.4.1 Grupo de Controle  
 
​ Antes de relacionarmos os dados dos dois grupos indígenas e contrastar com os dados 

do Grupo de Controle, vamos apresentar o perfil deste último assim como realizamos com os 

demais grupos. 

O GC é formado por 8 participantes que nasceram e residem na zona urbana de 

Chapecó, 4 deles pertencem à GII, sendo 2 participantes masculinos e 2 participantes 

femininas, e 4 pertencem à GI, também formada por 2 participantes masculinos e 2 

participantes femininas. Eles foram selecionados a partir dos critérios já expostos e indicados 

por conhecidos da autora deste trabalho.  

​ Chapecó é uma cidade que cresceu muito nos últimos anos, e isso trouxe para o local 

diversos falares do português e outras variedades linguísticas como as faladas por 

venezuelanos e haitianos. Nenhum dos participantes contempla essas características, embora 

tenham revelado que pais e avós falavam outras línguas, além do português, o que é de se 

esperar, visto que os colonos que compraram as terras em Chapecó eram descendentes de 

italianos, alemães e poloneses. 

​ Esse grupo é considerado, nessa pesquisa, como aquele que usa apenas o português 

em suas interações na maioria do tempo e o tem como língua materna. Além disso, não 

domina a língua kaingang ou qualquer outra língua indígena. 

Principalmente, esses participantes representam o português falado em Chapecó por 

não indígenas, e representam o que os chapecoenses sabem sobre o grupo indígena e o quanto 

 



163 

convivem e inter-relacionam-se entre si, o que irá complementar a compreensão do contexto 

linguístico de Chapecó.  

 

6.4.2 Apresentação dos dados do grupo de controle e comparação com dados dos grupos 

indígenas 
 
​ Nesse momento, vamos analisar os dados dos dois grupos indígenas descritos até aqui. 

Como consideramos que os dados foram homogêneos intragrupal e heterogêneos intergrupal, 

faremos uma análise geral entre os dois grupos, visto que, cada um deles foi descrito 

detalhadamente anteriormente e retomar todas essas minúcias se torna repetitivo e exaustivo.  

​ Feita essa relação, apresentaremos a visão do GC87, isto é, do grupo de fora, daqueles 

que não são indígenas, que possuem outro modo de vida, e que usam outra variedade da 

língua portuguesa. Esse grupo, representa a visão externa a respeito das comunidades 

indígenas e essa percepção nos ajuda a compreender melhor todo o contexto linguístico de 

Chapecó.  

Por ter essa função não iremos explorá-lo tão profundamente como foi feito com os 

grupos indígenas. Apresentaremos os dados na Cruz de DP, mas não traremos citações diretas 

das falas dos participantes, apenas indiretas.  

​ Os dados revelaram que temos duas línguas envolvidas: o kaingang e o português. No 

Toldo Chimbangue, de acordo com os participantes, as interações ocorrem em português. 

Quem sabe a língua kaingang, mas a usa em contextos limitados, são dois participantes da 

GII, os quais nasceram em outras TIs. Em família, esses dois participantes afirmaram que 

usam a língua portuguesa, visto que seus cônjuges não falam a língua kaingang e desta forma 

não a ensinaram aos filhos. Embora não seja usada, a língua kaingang é considerada a mais 

bonita e é reconhecida como a língua ancestral do grupo.  

No segundo grupo, Aldeia Kondá, segundo o que nos relataram, as interações 

acontecem em kaingang, a qual é usada no contexto familiar e comunitário e repassada de pai 

para filho. É a língua que acham a mais bonita. O português é empregado nas interações com 

não indígenas, que ocorrem majoritariamente fora da aldeia, ou com indígenas que não falam 

o kaingang.  

Vejamos agora, as percepções do GC em relação ao uso do português e do kaingang 

pelos indígenas. Na pergunta “2. Quais línguas você acha que os indígenas tanto da aldeia 

87 Para isso serão apresentadas as perguntas do questionário em anexo: 1, 2, 4, 6, 7, 8, 9, 11, 12, 13, 18, 22, 25, 
28, 30, 32, 33, 34, 35, 37, 38, 39, 40, 41, 42, 43 e 44. 

 



164 

Kondá, quanto Toldo Chimbangue mais usam?”, como o Quadro 35 aponta, prevaleceu o 

maior uso da língua portuguesa. Apenas duas participantes, GIIFX2 e GIFX2, acreditam que 

os indígenas usam mais o kaingang.  

 

Quadro 35 - Pergunta 2. Quais línguas você acha que os indígenas tanto da aldeia 

Kondá, quanto Toldo Chimbangue mais usam?. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

Por outro lado, na pergunta “4. Qual delas eles falam melhor?”, a maioria dos 

participantes acredita que os indígenas falam melhor a “língua deles88”, pois apenas o 

participante GIMX1, afirmou ser a língua portuguesa. Esse mesmo participante disse que na 

sua visão, os indígenas da região costumam usar o português em família, em resposta à 

segunda parte da pergunta “6. Que língua costuma falar na família? E em que língua, você 

acha que os indígenas costumam falar na família?”. O Quadro 36 a seguir demonstra as 

respostas. 

 

Quadro 36 - Perguntas: 4. Qual delas eles falam melhor?; e 6. E em que língua, você 

acha que os indígenas costumam falar na família? 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

88 Esse foi o termo utilizado pelos participantes para se referir à língua falada pelos indígenas.  

 



165 

Para a maioria dos participantes do GC, na pergunta “3. Qual língua eles acham mais 

bonita?”, a língua kaingang é a língua que os indígenas acham mais bonita. A participante 

GIIFX1 foi a única a afirmar que é o português e o participante GIIMX1 não soube responder. 

Os dados podem ser visualizados no Quadro 37 abaixo: 

 

Quadro 37 - Pergunta 3. Qual língua eles acham mais bonita? 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

Quando perguntamos “1. Quantas línguas você já ouviu sendo faladas aqui em 

Chapecó?”, apenas a participante GIFX1, mencionou a língua indígena. Os demais citaram o 

alemão, italiano, inglês, espanhol e crioulo, o que demonstra a rasa percepção da existência 

dos indígenas que vivem em Chapecó e do pouco contato que há entre os grupos. Contato 

que, segundo os participantes do GC, ocorre quando encontram os indígenas oferecendo 

artesanato na rua.  

No GC apenas três participantes mencionaram que já foram até uma das aldeias, 

GIFX1, GIFX2 e GIIFX1 participar das atividades da Semana Cultural. Porém, não tinham 

certeza sobre qual delas visitaram para terem propriedade de realizar um comparativo entre os 

grupos. Isso revela que o objetivo da Semana Cultural realizado pelos dois grupos é 

alcançado. 

Os participantes GIIMX1 e GIIFX1 contaram que tiveram contato com um homem 

indígena que trabalhava em uma construção próximo da casa deles por um período de tempo e 

que os visitava diariamente, oportunidade na qual, o homem contava algumas coisas sobre sua 

comunidade. Os outros três participantes masculinos nunca visitaram uma aldeia ou 

conviveram com indígenas. 

Continuando com nossa análise, em relação ao kaingang, todos os participantes 

indígenas, dos dois grupos, revelaram que existe diferença no kaingang falado entre as aldeias 

que falam a língua. De acordo com eles, há dois dialetos: o do Paraná e o do Rio Grande do 

Sul. Em Chapecó, se fala os dois. No GC, com exceção do participante GIIMX1, que não 

 



166 

soube responder, os participantes declararam que há diferenças, diante da pergunta “7. Você 

acha que há diferença entre o kaingang, é a mesma língua falada por outras indígenas do Rio 

Grande do Sul, por exemplo? Qual a diferença?”. Apesar de não terem citado as diferenças, 

eles acreditam que isso ocorra, pois todas as línguas apresentam variações regionais. 

Como mostra o Quadro 38, essa afirmação se repetiu nas perguntas: “8. Você acha que 

tem diferença entre o português que se fala na aldeia para o português que se fala aqui na 

cidade? Qual a diferença?” e “9. Você acha que tem diferença entre o português que se fala 

aqui para o português que se fala em outras aldeias? Qual a diferença?”, que tratam, por sua 

vez, da língua portuguesa. Não pedimos aos participantes quais seriam as diferenças para 

exemplificarmos.  

 

Quadro 38 - Perguntas: 8. Você acha que tem diferença entre o português que se fala 

na aldeia para o português que se fala aqui na cidade? Qual a diferença?; e 9. Você 

acha que tem diferença entre o português que se fala aqui para o português que se fala 

em outras aldeias? Qual a diferença?. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

Nesse ponto, as respostas encontradas em ambos os grupos indígenas foram variadas 

como exposto na descrição de cada um dos grupos. Contudo, consideramos que prevaleceu a 

afirmação de que há diferenças em ambos os grupos, seja no português falado em outras 

aldeias, ou o falado na cidade ou na diferença de uma cidade para outra.  

O que, de fato, destacou-se é a noção da diferença do português usado pelo grupo do 

Toldo Chimbangue em comparação com outras variedades do português. Sobretudo, entre os 

participantes mais jovens, surgiu a menção da existência do chimbanguense, uma variedade 

do português falada pelo grupo e que, segundo os participantes, têm características ou 

peculiaridades somente compreendidas por quem vive no Chimbangue, o que certifica e 

valida o português indígena falado pelas comunidades indígenas no Brasil. 

 



167 

No GC não ocorreu nenhum comentário nesse sentido. Nem mesmo aqueles que 

visitaram pelo menos uma das comunidades. Isso revela que entre o GC nenhum dos 

participantes teve oportunidades ou acesso ao tema português indígena. A única observação 

em relação ao português que falam, foi a descrição de português “carregado”, feito pelo 

participante GIIMX1. Nós, quanto pesquisadores, também percebemos que a prosódia, ou 

seja, o ritmo do português falado pelos indígenas do Chimbangue e da Kondá segue o da 

língua kaingang.  

Prosseguindo com essa análise, no que se refere à língua falada pelos pais dos 

participantes indígenas, identificamos que no Toldo Chimbangue apenas os pais dos 

participantes que aprenderam o kaingang o usavam na família. Os demais usavam o 

português. Na Aldeia Kondá, todos falavam em kaingang com os pais. O GC afirmou, na 

pergunta “11. Que língua você acha que os kaingang mais antigos costumavam usar?”, que os 

antigos usavam a língua kaingang, conforme ilustra o Quadro 39 abaixo: 

 

Quadro 39 - Pergunta 11. Que língua você acha que os kaingang mais antigos 

costumavam usar?. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

A respeito da língua que mais gostam de usar, os indígenas do Toldo Chimbangue, 

afirmaram, em maioria, que seria o português. Os indígenas da Aldeia Kondá afirmaram ser o 

kaingang. No GC, na primeira parte da pergunta “12. Em que língua você mais gosta de 

conversar? Em que língua você acredita que o indígena mais gosta de conversar?”, todos 

afirmaram que gostam de usar o português. Na segunda parte, que se refere aos indígenas, os 

participantes GIMX1 e GIFX1 explicaram que acreditam que os mais jovens, a GI, deve 

gostar de usar o português, e os mais velhos, a GII, deve gostar de usar o kaingang. Os demais 

participantes acreditam que independente da geração, a língua que mais gostam de usar seja 

“a língua deles”. 

 



168 

De modo geral, os indígenas do Toldo Chimbangue afirmaram usar a língua 

portuguesa em suas interações diárias, seja na comunidade, quando recebem visitas, ou fora 

dela, quando interagem com não indígenas, sendo que a GI é quem mais convive com não 

indígenas. Na Aldeia Kondá, os participantes informaram que as interações diárias, na 

comunidade, são realizadas em kaingang. Quando recebem visitas de não indígenas, o que é 

ocasional, ou os encontram fora da aldeia, os participantes usam a língua portuguesa. O 

contato com o não indígena também é maior entre os mais jovens. 

No GC, quando questionados “13. De modo geral, o indígena costuma falar mais a 

língua indígena ou português?”, a língua indígena prevaleceu, principalmente no grupo 

masculino, como pode ser visto no Quadro 40 abaixo:  

 

Quadro 40 - Pergunta 13. De modo geral, o indígena costuma falar mais a língua 

indígena ou português?. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

No mesmo contexto, na pergunta “41. Em que situações o indígena fala a língua 

indígena e em que situações a língua portuguesa?”, todo o GC detalhou que entre o grupo 

indígena usam a língua deles e com falantes de língua portuguesa usam a língua portuguesa.  

Vimos na análise de cada um dos grupos que, no Toldo Chimbangue, a maioria dos 

falantes disse que aprendeu a língua portuguesa com a família, apenas os participantes que 

dominam o kaingang aprenderam o português pelo contato. Por outro lado, na Aldeia Kondá 

nenhum participante relatou ter aprendido o português com a família e sim pelo contato ou na 

escola. O GC, ao ser questionado “22. Como o indígena aprende o português? (Lembretes: 

escola, contato, trabalho...)”, em sua maioria citou a escola como o local e forma de 

aprendizado da língua portuguesa. Junto a ela, aparece o contato, seguido da família. O 

Gráfico 05 abaixo demonstra os resultados: 

 

 



169 

Gráfico 05 - Pergunta 22. Como o indígena aprende o português? (Lembretes: escola, 

contato, trabalho...) 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

​  

Detalhando, o participante GIMX2 apontou o contato como forma de aprendizagem da 

língua portuguesa. Os participantes GIFX2, GIIMX2, GIIMX1, GIIFX1 afirmaram que é na 

escola, enquanto que GIFX1, GIIFX2 acreditam que é por ambos: escola e contato. Por outro 

lado, GIMX1 citou a escola e a família como agentes da aprendizagem do português.  

Quando questionamos os participantes indígenas sobre terem sentido vergonha de 

falar em kaingang, na Aldeia Kondá, onde todos os participantes usam a língua indígena, os 

dados mostraram que não existem situações em que eles tenham tido vergonha de falar em 

kaingang. Contudo, alguns deles relataram que viveram experiências com indígenas que 

tiveram vergonha de falar no idioma.  

No Toldo Chimbangue, alguns participantes disseram que não falam em kaingang, 

logo analisamos se os participantes haviam percebido episódios em que pessoas que sabiam 

falar em kaingang, insistiam em usar o português e seis deles afirmaram que isso já aconteceu. 

O motivo elencado por eles foi a vergonha que é uma consequência da discriminação que um 

falante de kaingnag sofre ao expressar-se em sua língua ancestral.  

O GC em sua maioria acredita que existem situações em que os indígenas sintam 

vergonha de falar em kaingang, pergunta “37. Existem situações em que o indígena possa ter 

 



170 

vergonha de falar kaingang?”. Como mostra o Quadro 41, apenas dois participantes 

responderam que “não” à pergunta 37. As participantes GIFX1 e GIFX2 elencaram a 

vergonha como um fator que leva os jovens a deixar de falar a língua kaingang.  

 

Quadro 41 - Pergunta 37. Existem situações em que o indígena possa ter vergonha de 

falar kaingang?. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

A percepção do grupo de fora, que não convive e não conhece os territórios indígenas, 

reforça o que postulamos sobre as crenças dos falantes. A ideia de que os outros têm 

vergonha, mas eu não tenho, ou não admito ter, é recorrente entre os falantes de línguas 

minoritárias, que se manifesta devido ao preconceito e principalmente a política linguística 

muito bem disseminada, no passado e até hoje, de uma nação - uma língua (Skutnabb-Kangas; 

Phillipson, 1995). Além do mais, os participantes do GC são descendentes de pessoas que 

foram proibidas de falar suas línguas, fato mencionado pelo participante GIIMX2, o que pode 

gerar uma aproximação dos grupos quanto ao uso de uma língua que difere da língua oficial 

do país em que vivem.  

 No que tange à mistura das línguas, os participantes do Toldo Chimbangue afirmaram 

que quando falam o kaingang misturam com o português, pois algumas palavras não possuem 

tradução para o kaingang. E que quando falam o Português usam termos do kaingang. No 

caso da Aldeia Kondá, a maioria dos participantes relatou que o mesmo acontece. 

Os dados do GC, na pergunta “42. Quando fala português, o indígena mistura com a 

língua kaingang? Se sim, o que ele mistura e por quê?” apontam que cinco participantes, 

quatro da GI, GIMX1, GIFX1, GIMX2 e GIFX2, e uma participante da GII, GIIFX2, 

acreditam que ocorre a mistura, e três participantes, da GII, GIIMX1, GIIMX2 e GIIFX1, 

afirmaram que não ocorre a mistura.  

 



171 

Temos nesse ponto respostas que divergem entre as gerações. Enquanto os mais novos 

afirmaram que há mistura, a maioria dos mais velhos disse que não há. O Quadro 42 apresenta 

os dados esquematizados. 

 

Quadro 42 - Pergunta 42. Quando fala português, o indígena mistura com a língua kaingang? 

Se sim, o que ele mistura e por quê?.

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 
Por outro lado, quando perguntamos se a mistura contrária é realizada, “43. Quando 

fala a língua kaingang, o indígena mistura o português? Se sim, o que mistura e por quê? 

(Krug, 2013)”, duas participantes, GIFX1 e GIIFX2, afirmaram que há mistura. Os demais 

disseram que não há mistura, de acordo com o Quadro 43. 

 

Quadro 43 - Pergunta 43. Quando fala a língua kaingang, o indígena mistura o 

português? Se sim, o que mistura e por quê?. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

Na pergunta 43, o grupo masculino foi análogo em suas respostas, enquanto o grupo 

feminino variou suas respostas. Com isso, vemos uma diferença diassexual quanto a mistura 

realizada na língua kaingang.  

 



172 

De fato, como já detalhamos, a mistura ocorre e é um fenômeno natural de contextos 

multilíngues. O resultado encontrado no GC, particularmente na pergunta anterior, sustenta a 

pouca interação entre o grupo de indígenas e não indígenas que vivem no mesmo município, 

principalmente do grupo masculino. A pergunta “32. O que sabe da língua do kaingang? Citar 

palavras ou expressões”, fortalece essa colocação, pois apenas o participante GIMX1, citou a 

palavra “Chapecó” e a participante GIIFX2 elencou os nomes “Chapecó, Xaxim e Xanxerê”. 

Na pergunta “30. Como os indígenas chamam/denominam nós que não somos de origem 

indígena? . Você sabe se existe um termo específico?”, nenhum participante do GC soube 

responder. 

E, para deixar ainda mais evidente, mas sem nos aprofundarmos, mencionamos aqui 

que quando realizamos as perguntas “33. De modo geral, dos indígenas que vivem na TI, 

quem preserva mais a sua língua e costumes de origem?”, e “34. De modo geral, quem fala 

melhor português, os indígenas da Kondá ou do Toldo Chimbangue?”, a maioria dos 

participantes disse não saber.  

Já os grupos indígenas afirmaram que no Toldo Chimbangue se fala melhor o 

português. Da mesma forma, afirmaram que o grupo que mais preserva a língua e os costumes 

é o grupo da Aldeia Kondá.  

Nos grupos indígenas, todos os participantes afirmaram que acham importante ensinar 

a língua kaingang às crianças. Neste sentido, o GC também afirmou que acha importante, 

perante a pergunta “35. Acha importante que as crianças indígenas aprendam kaingang dos 

pais? Por quê?”. As justificativas dos três grupos se alicerçam na preservação e valorização da 

cultura.  

Quando perguntamos ao GC “40. Quando você encontra um indígena fora da Terra 

Indígena em que língua você fala com ele?”, todos afirmaram que se dirigem à pessoa em 

língua portuguesa. Os Kaingang do Toldo Chimbangue disseram que vão usar o português ao 

se depararem com um estranho fora da TI. E, na Aldeia Kondá, responderam o mesmo.  

No Toldo Chimbangue, os participantes disseram que quando vão para a cidade, em 

um mercado, posto de combustível ou outro lugar, usam a língua portuguesa para falar com os 

atendentes. Na Aldeia Kondá, os participantes relataram que, com os atendentes, falam em 

português, e entre eles, os indígenas, falam em kaingang.  

O GC assemelhou-se, em resposta à pergunta “39. Que língua o indígena fala nas 

seguintes ocasiões no seu município?”, ao contexto da Aldeia Kondá, relatando que com os 

atendentes, os indígenas usam o português, mas se estiverem acompanhados de outros 

indígenas de sua comunidade, usam entre si o kaingang.  

 



173 

Na pergunta “25. Como o indígena se sente: mais chapecoense ou mais indígena?”, o 

GC, de maneira uniforme, disse que os indígenas se sentem mais indígenas do que 

chapecoenses. Os dois grupos indígenas afirmam o mesmo: que se sentem mais indígenas. 

E, finalizando essa análise, devido à variedade de fatores elencados, assim como no 

grupo indígena, sintetizamos as respostas do GC referentes às perguntas que tratam da 

identidade do povo Kaingang de Chapecó: “27. E quando você pensa no indígena? Como ele 

é?”, “28. O que identifica o indígena típico daqui?”, “38. Se fosse dizer o que mais identifica 

um indígena que vive na Aldeia Kondá e Toldo Chimbangue diria que é o que?” e “44. Como 

você vê o indígena Kaingang que vive aqui perto de Chapecó?”.  

O GC elencou pontos que vão desde o modo de vida às características físicas. Foram 

mencionadas pelos participantes a cultura e forma diferenciada de organização social, a 

relação com o meio ambiente e formas de consumo, e que foram os primeiros habitantes da 

região. Além disso, afirmaram que os identificam na cidade, em meio às demais pessoas, 

pelos traços físicos: pela baixa estatura, cor da pele, tipo de cabelo, por andarem sempre em 

grupo e por venderem o artesanato nas ruas.  

Mencionaram inclusive, que os indígenas são pessoas tímidas, simples e com nomes 

diferentes. Segundo o GC, os indígenas de Chapecó vivem um momento de transição, e que, 

apesar de marginalizados, melhoraram suas condições de vida. Que sofreram e ainda sofrem 

com o preconceito e a exclusão.   

Em contraponto, os indígenas do Toldo Chimbangue, elencaram como pontos que os 

identificam, o respeito, a resistência, o jeito próprio de ser e a fala característica, 

Chimbanguense. Na Aldeia Kondá, o grupo elencou a língua kaingang, o artesanato, os 

nomes, as marcas e os costumes como elementos que os identificam. 

Por fim, esclarecemos que, nesse estudo, não consideramos o GC superior ou inferior. 

Também não defendemos que a variedade do português falada por eles seja melhor que o 

português indígena Kaingang. Apenas verificamos como esse grupo percebe, compreende e o 

que pensa sobre os dois grupos indígenas que possuem terras demarcadas em Chapecó e 

vivem próximos do centro urbano da cidade, para compreender ainda melhor o contexto 

linguístico dos Kaingang de Chapecó.  

Percebemos, que as atitudes de exclusão, presente no passado, parecem ter sido 

substituídas por uma maior compreensão do modo de vida, da cultura e das necessidades do 

povo indígena, ou são veladas, mascaradas, pois apesar de reconhecerem a situação de 

marginalização e exclusão que afeta as comunidades indígenas, não tomam atitudes para 

superar tal realidade. A percepção é de que o problema não é dos fóg.  

 



174 

Já os indígenas sentem a necessidade de provar quem são para garantir seus direitos e 

fazem isso por meio da defesa de sua história, da valorização da sua língua e cultura. Em 

suma, indígenas e não indígenas permanecem distantes, isolados uns dos outros, embora 

geograficamente estejam muito próximos. 

​ Após analisarmos e relacionarmos de forma intragrupal os dados do grupo do Toldo 

Chimbangue, da Aldeia Kondá e juntamente apresentando e correlacionando os dados do GC, 

percebemos essencialmente que:  

​ Na dimensão dialingual, no Toldo Chimbangue, segundo a percepção dos 

participantes, o português é mais usado. Na escola as crianças têm aulas de kaingang e por 

isso há esperanças por parte do grupo de que a língua volte a ser usada. Na Aldeia Kondá, 

fomos informados que o kaingang é falado e o domínio do português tem iniciado cada vez 

mais cedo na vida das crianças. O GC, que tem pouco contato com os indígenas, acredita que 

na comunidade os grupos falam a língua kaingang e quando estão na cidade usam o 

português. 

​ A dimensão diageracional revelou que, de acordo com as informações dadas pelos 

participantes, no Toldo Chimbangue a GII é a que ainda domina e aprendeu o kaingang com 

os pais. Porém, segundo o que nos disseram, essa geração não ensinou o idioma para os 

filhos. Os mais jovens, a GI, compreendem algumas coisas em kaingang, mas não possuem 

habilidades linguísticas, segundo eles, para elaborar uma fala adequada no idioma. A GI 

acredita que os mais velhos usam o kaingang, o que é uma crença, pois a GII, na maioria dos 

casos, se casou com pessoas que não falam o kaingang. Assim, há poucas oportunidades para 

que os falantes do kaingang usem a língua ancestral. A GI do Toldo Chimbangue é a que mais 

tem contato com não indígenas e a que possui maior nível de instrução neste grupo.  

Na Aldeia Kondá, parte da GII afirma não perceber diferenças no português. Essa 

dimensão também mostra que os mais jovens têm mais experiência no ensino superior do que 

a GII. No GC, observamos que no quesito intergrupal, os mais jovens afirmam que quando o 

indígena fala o português ele mistura com o kaingang, enquanto parte da GII respondeu que 

não há essa mistura. 

Na dimensão diarreferencial, ambos os grupos indígenas, em sua maioria, falaram 

que ocorre a mistura de um idioma no outro por meio de termos específicos. No kaingang o 

uso de palavras do português é inevitável, visto que não há palavras na língua indígena para 

objetos que estão sendo usados recentemente pelas comunidades indígenas.  

Tanto o Toldo Chimbangue quanto a Aldeia Kondá afirmaram que no primeiro se fala 

melhor o português, pois a dominam a mais tempo e a usam com alta frequência, e no 

 



175 

segundo se preserva mais o idioma kaingang, pois são introspectivos e não permitem 

casamentos interétnicos. Neste sentido, o GC demonstrou não ter conhecimento de causa. E, 

de forma geral, os indígenas identificam as variações da língua portuguesa, o que também é 

percebido pelo GC. 

A dimensão diassexual aponta que entre homens e mulheres, na Aldeia Kondá, o 

grupo feminino foi o que menos estudou e, as participantes da GII são analfabetas. Também 

foram as mulheres que afirmaram que não há diferença entre o português falado nas aldeias 

em comparação ao grupo masculino. No Toldo Chimbangue os homens conheciam mais 

termos indígenas e perceberam diferenças no português da aldeia em relação ao da cidade, ao 

contrário das mulheres. Por sua vez, no GC a única observação que tivemos nessa dimensão 

foi que o grupo masculino afirmou que os indígenas não misturam a língua kaingang com o 

português, ou seja, enquanto falam o kaingang os indígenas não usam nenhuma palavra do 

português. Também é o grupo masculino que menos tem contato com os indígenas. Não 

observamos nenhuma diferenciação do GC voltada a homens e mulheres indígenas. 

Na dimensão diafásica no Toldo Chimbangue aplicamos todas as perguntas do 

questionário, realizamos a conversa livre e apresentamos os textos aos participantes. Todos 

leram o texto em português, em parte ou na totalidade, exceto uma participante que é 

analfabeta. Desta forma, ela também não conseguiu ler o texto em kaingang, o qual apenas foi 

lido pelos dois participantes que aprenderam o kaingang com os pais. Na pergunta sobre o 

léxico em português e kaingang, todos foram capazes de dizer as palavras em português, e três 

participantes souberam dizê-las em kaingang.  

Na Aldeia Kondá todos responderam ao questionário e realizaram a conversa livre. O 

texto em português e o texto em kaingang foram lidos, em parte ou na totalidade, por seis 

participantes. Os outros três, da GII,  não leram os textos, pois são analfabetos. Em relação 

aos dez itens lexicais, todos os participantes souberam responder tanto no português quanto 

no kaingang.  

O GC respondeu todas as perguntas do questionário, participou da conversa livre e leu 

o texto em português. Nenhum dos participantes soube ler o texto em kaingang, mas 

identificaram que se tratava de um texto na “língua deles”. Souberam falar os dez termos em 

língua portuguesa, mas nenhum deles soube as palavras em kaingang.  

 

 

 

 



176 

6.5 NASALIZAÇÃO DA VOGAL ORAL NO INÍCIO DA PALAVRA “INDIOMA” 

 
Nesta seção, vamos apresentar algumas características do português falado pelos 

participantes indígenas. Nosso objetivo aqui não é quantificar, mas mostrar a variedade e 

riqueza do português indígena Kaingang. 

Ao longo de nossas conversas percebemos que os participantes utilizavam as palavras 

‘idioma’ e ‘linguagem’, além da palavra ‘língua’. Uma professora, falante de kaingang e 

membro de um dos grupos investigados, nos explicou que no kaingang não se usa a palavra 

‘língua’. Em vez disso, utilizam a expressão ‘ẽg vĩ’ que traduzida para o português significa 

‘o jeito/modo de falar’, ‘nossa fala’ ou ainda ‘nossa palavra’.  

O Quadro 44 abaixo apresenta alguns trechos em que os participantes se referiram à 

língua kaingang usando o termo ‘linguagem’. Todas as ocorrências se deram no grupo da 

Aldeia Kondá, enquanto no grupo Toldo Chimbangue os participantes não utilizaram tal 

termo.  

 

Quadro 44 - Trechos com alguns usos do termo ‘linguagem’. 

Trecho participante 

“Não, é a mesma coisa, é a mesma linguagem, o mesmo português”. GIFK1 

“Já posso dizê que é a nossa linguagem, né? Só que...Muitos não 
entende a linguagem da gente”. 

GIIFK2 

“Eu acho que seria também a nossa linguagem mais bonita”.  GIIMK2 

“Agora tem gente aí, sendo índio, eles têm vergonha pra falá a sua 
linguagem”.  

GIIFK1 

“Assim eles dizem, aqueles que não fala a nossa linguagem, eles 
dizem que eles eram discriminado antes, né, pra não falá a sua própria 
linguagem”.  

GIIMK1 

Fonte: elaborado pela autora (2025) 
 

​ O termo ‘língua’ apareceu na fala dos participantes dos dois grupos indígenas, 

conforme podemos verificar no Quadro 45 abaixo. 

 

 

 



177 

Quadro 45 - Trechos com alguns usos do termo ‘língua’. 

CHIMBANGUE 

Trecho participante 

“É bem difícil a língua deles pra gente aprendê!”. GIIFC1 

“Digamos que eu, agora sim, com a faculdade de XXXXX, eu tô mais 
inserida no português e no espanhol do que na minha própria língua”.  

GIFC1 

KONDÁ 

Trecho participante 

“Ele nunca foi na aula, aprendeu a ler tanto no português quanto na 
língua dele”. 

 GIMK1 

“Então o que ele mais pedia pra nóis era nunca perdê a nossa língua”.   GIFK1  

“O nome de passarinho na nossa língua”. GIIMK2 

“De a gente pará futuramente a nossa língua".  GIMK2 

“Não viu que nóis tamo falando a nossa língua mesmo?”. GIIFK1 

Fonte: elaborado pela autora (2025) 
 

Ao consultarmos o Dicionário da Língua Kaingang produzido por Wiesemann (2002), 

localizamos apenas o termo ‘língua’ se referindo ao órgão do corpo humano. Junto a isso, e 

considerando a explicação da professora, acreditamos que ao usarem o português, os falantes 

indígenas acabam utilizando as palavras ‘linguagem’ e ‘idioma’, pois, provavelmente, faça 

mais sentido para eles, além de evitar atritos ou falhas na comunicação e facilitar a 

compreensão entre os falantes.  

O termo ‘idioma’ não consta no dicionário produzido por Wiesemann (2002), mas foi 

utilizado por oito participantes indígenas, tanto da GII quanto da GI, grupo masculino e 

feminino. Isso nos leva a crer que o termo é aceito e repassado de uma geração para a outra.  

Para além do uso, a forma como pronunciavam o termo nos chamou a atenção e é 

sobre ele que nos atentamos. Os oito participantes pronunciaram a palavra nasalisando a 

primeira vogal, ou seja, o que ouvimos e registramos foi ‘indioma’. Os Quadros 46 e 47 

apresentam e detalham as ocorrências. 

 

 



178 

Quadro 46 - Falantes que usaram a palavra ‘indioma’ no Toldo Chimbangue. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

Quadro 47 - Falantes que usaram a palavra ‘indioma’ na Aldeia Kondá. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

Os quadros apresentam a ocorrência de ‘indioma’ entre os falantes, porém o não uso 

durante a conversa não significa que o participante não fale o termo e não o pronuncie da 

forma como fazem os demais. Como descrito, os grupos são núcleos nos quais a convivência 

é limitada entre os seus, logo isso nos leva a acreditar que se a metade dos participantes usou 

o termo, os demais também devem utilizar.  

Em ambos os quadros, observamos que no Chimbangue, entre os oito participantes, 

três ocorrências se deram no grupo das mulheres, GIIFC1, GIFC1 e GIFC2 e uma no de 

homens, GIMC2. Na Aldeia Kondá, o grupo de mulheres registrou duas ocorrências, GIIFK1, 

GIIFC2 e o grupo de homens também teve duas, GIIMK2 e GIMK2. Há uma leve propensão 

das mulheres a usarem mais o termo ‘indioma’. Quanto à faixa etária, observamos que tanto a 

GI quanto a GII usaram o termo, o que nos leva a crer que ‘indioma’ é amplamente utilizado 

 



179 

pelas comunidades indígenas. A seguir, no Quadro 48, apresentamos algumas ocorrências de 

cada um dos participantes que falaram ‘indioma’.  

 

Quadro 48 - Ocorrências de ‘indioma’.  

CHIMBANGUE 

Trecho participante 

“Então a gente cos daqui a gente cumprimenta, né? Na indioma, né?”.  GIIFC1 

“É mais falado português, mas alguns se comunicam no indioma”.  GIFC1 

“É que na verdade, eu co meu irmão, quando nóis éra pequeno, a gente 
invento um indioma que até hoje a gente conversa só assim”.  

GIMC2 

“Aqui foi perdido bastante o indio*, o idioma…” GIFC1 

KONDÁ 

Trecho participante 

“Não, eu falo na indioma”.  
 
“Que nem a senhora, assim, que é da cidade, né? Daí que já não fala na 
indioma nosso, a gente tem que responde”.  

 GIIFK2 

“Se eu falá com a minha indioma, você não vai entendê!”. GIIMK2 

“É o nosso indioma, né? Kaingang”.  
 
“A nossa indioma”.  
 
“Mas se você for falá a nossa própria indioma, vem falando, é isso 
mesmo que eles vêm aprendendo”.  

GIMK2 

“Mas agora aqui dá só kaingang, só fala, só o indioma”.  
 
“Mas daí eles falavam bem na nossa indioma”. 

GIIFK1 

Fonte: elaborado pela autora (2025) 
*A participante se autocorrigiu. Ela começou falando ‘indio’ e seguiu a fala usando ‘idioma’. 

 

A nasalação ou nasalização ocorre quando um fonema oral transforma-se em nasal 

(Coutinho, 2011), como nos casos citados por Botelho e Leite (2005): igual > ingual; 

identidade > indentidade; ignorante > ingnorante; idiota > indiota, aos quais adicionamos 

idioma > indioma. 

​ A nasalação é um metaplasmo por transposição. De acordo com Coutinho (2011), cada 

geração altera, de forma inconsciente, as palavras da língua. As modificações fonéticas pelas 

 



180 

quais uma língua passa chamam-se metaplasmos e dividem-se em metaplasmos por permuta, 

por aumento, por subtração e transposição (Coutinho, 2011).  

​ A língua portuguesa, segundo Câmara Jr. (1999, p. 45), “...se caracteriza, entre as 

línguas românicas, por uma emissão nasal das vogais muitas vezes”. Nesse sentido, 

Bortoni-Ricardo (2011) atribui a nasalização de vogais orais em início de sílabas como uma 

característica do dialeto rural. 

Apoiando-se em Naro (1971), Bortoni-Ricardo (2011) explica que a nasalização é 

considerada um fenômeno de assimilação em alguns casos, como assim > anssim; exemplo > 

inzempru, ou como resultado da alternância entre /i/ e /ĩ/, como italiano > intaliano; igual > 

ingual.  

​ Essa contaminação de prefixos, como chamou Naro (1973), é vista como um desvio 

na norma culta da língua portuguesa, mas, é válido ressaltar que no passado esse fenômeno 

alterou muitas palavras “transformando em enx- ou ens-: exagiu > ensaio; exame > enxame; 

exiectare > enjeitar; exucare > enxugar.” (Bagno, 2007). Observamos a ocorrência da 

nasalização em outras palavras usadas pelos indígenas, conforme mostra a Quadro 49:  

 

Quadro 49 - Ocorrência da nasalização em outras palavras usadas pelos indígenas. 

CHIMBANGUE 

Trecho participante 

“Eu acho que o Kaingang, ele tá mais... Ele é mais guerreiro, ele vai 
mais na luta, dá cara a batê, é isso que eu indentifico”.  

GIFC2 

“Porque tem, que nem o alemão, ele já fala bem diferente, né? O 
intaliano também”.  

GIIFC1 

“Pelo menos para mim foi anssim! Foi, foi bem difícil, mas enfim, 
né?”. 

GIIFC2 

KONDÁ 

Trecho participante 

“Então aqui é muito forte a gente colocá na mente das criança que a 
nossa indentidade nos diferencia”.  

GIFK1 

“Ela disse, mãe, na escola é anssim, a gente não pode mais conversar 
na indioma com a minha prima, com o meu primo”. 
 
“...e daí o invangélico qué dizê também, também ajudo trazê o 
português pra drentro da aldeia”.  

GIIFK2 

Fonte: elaborado pela autora (2025) 
 



181 

 

​ Observa-se que foi o grupo de mulheres que realizou a nasalização com outros termos. 

Duas delas, GIIFC2 e GIFK1, não utilizaram o termo ‘indioma’, mas nasalizaram 

respectivamente ‘anssim’ e ‘indentidade’. 

​ Atualmente, conforme já exposto, o fenômeno é amplamente atrelado ao dialeto rural 

da língua portuguesa. Sendo assim, primeiramente acreditamos que os indígenas de Chapecó 

tenham mais contato com não indígenas que vivem nas áreas rurais e, por isso, falam 

‘indioma’ como eles, nasalisando a primeira vogal. Além do mais, o contexto histórico 

evidencia que os primeiros contatos com a língua portuguesa foi por meio dos caboclos e 

mais tarde com os colonos.  

​ Percebemos outras realizações que podem ser identificadas como dialeto rural na fala 

da maioria dos participantes indígenas, como apresenta a Quadro 50: 

 

Quadro 50 - Ocorrência de outros termos do dialeto rural. 

CHIMBANGUE 

Ocorrência participante 

levanto > alevanto; mas > mais  GIFC1 

vez > veiz; pulga > purga  GIMC1 

olhando > oiando GIFC2  

mas > mais; velha > véia; beirada > verada; vez > veiz;  
mesmo > memo  

GIMC2  

trabalham > trabaiam; vez > veiz, quase > quaje; mas > mais; 
mesmo > memo; filho > fio; família > famía; explicar > expricá; 
desenvolvoda > desenvorvida; mulher > muié; falta > farta 

GIIFC1  

mas > mais; vez > veiz; voltou > vorto; talvez > tarveiz;  
alguma > arguma; mesmo > memo; explicar> expricá;  
almoço > armoço, calçado > carçado; bolsada > borsada;  
castelhano > casteiano, complicada > compricada;  
qualquer > quarqué; família > famía; alto >  arto 

GIIMC1 

quase > quaje; folha > foia; vez > veiz GIIFC2 

família > famíia; mas > mais; alguma > arguma, vez > veiz;  
alguém > arguém; atrapalhando > atrapaiado; velhinho > véinho; 
olhando > oiando. 

GIIMC2 

KONDÁ 

 



182 

Ocorrência participante 

mas > mais; nós > nóis*  GIFK1 

dentro > drento; trabalhar > trabaiá; inclusive > incrusive  GIMK2 

dentro > drentro; mês > meis; olhando > oiando; qualquer > quarquer; 
faz > faiz; diferente > deferente 

GIIFK2 

vez > veiz; algum > argum: atrapalhar > atrapaiá; dentro > drentro; 
bolsinha > borsinha; aldeia > ardeia; depois > despois;  melhor > miór   

GIIFK2 

plantava > prantava; dentro > drento; trabalhava > trabaiava GIIFK1 

problemas > poblemas; vez > veiz; quase > quaje;  
diferente > deferente; dentro > drento   

GIIMK1  

Fonte: elaborado pela autora (2025) 
* Usado com grande frequência pela maioria dos participantes indígenas. 

 

No GC, os participantes não utilizaram o termo ‘idioma’ para se referir às línguas 

envolvidas na pesquisa. Também encontramos poucas evidências do português rural, pois 

apenas dois deles manifestaram termos que podem ser ligados ao dialeto rural. O participante 

GIIMX1 utilizou os seguintes termos: ‘oiando > olhando’, ‘véia > velha’, ‘subemo > 

soubemos’ ‘devorvia > devolvia’. O participante GIIMX2, por sua vez, utilizou apenas o 

termo ‘garpão > galpão’.  

Apesar de já termos constatado que os dois grupos não convivem, a pouca presença de 

termos que caracterizariam o dialeto rural no português dos não indígenas, reforça a premissa 

de que os indígenas circulam e convivem com colonos e moradores da zona rural. Por 

viverem em áreas rurais, os indígenas sofrem menos influências de agências padronizadoras 

da língua, em comparação com falantes que vivem  na cidade, a qual suporta as repartições 

públicas, civis e militares que executam e promovem culturas de letramento (Bortoni-Ricardo, 

2021). Assim sendo, a variedade usada pelos não indígenas estaria distintamente disposta do 

português indígena no contínuo dialetal proposto pela autora.  

Outra hipótese é de que a nasalização de ‘indioma’ também pode ser motivada pela 

palavra ‘índio89’, pois ela possui um som inicial de vogal com consoante nasalizada ‘in’, 

seguida de ‘dio’. Logo, por serem palavras parecidas, os participantes podem replicar o ‘in’ na 

palavra idioma > indioma. No kaingang, a nasalidade é contrastiva para as vogais e entre elas 

há a vogal ‘i’ nasal (Wetzel, 1995), assim, o som é familiar e compartilhado nas duas línguas.  

89 Embora o movimento indígena defenda que o termo correto é indígena, a palavra ‘índio’ foi muito usada e 
ainda aparece na fala dos indígenas. 

 



183 

Não há como afirmar com absoluta certeza os motivos que levam os indígenas a 

nasalizarem a vogal inicial de ‘idioma’ e de outras palavras que apresentamos. Contudo, é um 

aspecto que identifica o português indígena Kaingang usado pelos dois grupos indígenas 

envolvidos nessa pesquisa.  

Finalizando esta seção, mencionamos que em relação aos estudos de Christino e Lima 

e Silva (2012) e Lima e Silva (2012), no português indígena Kaingang falado em Chapecó, a 

marcação do plural ocorre na primeira posição do sintagma nominal na maioria dos casos, 

como em: “Que nem, daí, em casa eles fala em kaingang, né? E daí na escola eles aprende 

português.” e  “Daí até os dia de hoje eu tenho, eu tenho medo de falá em público por causa 

que eu tenho medo de me atrapalhá, sabe, [...]” e uma minoria, quatro ocorrências para sermos 

mais específicos, realizaram a marcação mais a direita, como em “Vamo, porque senão nóis 

vamo perdê todo nossos território.”. Muitos casos de realização de concordância foram 

observados, sobretudo entre os mais jovens e escolarizados. Nenhuma ocorrência de marcação 

de plural sem incluir o primeiro elemento do sintagma foi percebida90. 

Há, obviamente, outros aspectos que poderiam ser apresentados para identificar o 

português indígenas dessas comunidades, como a concordância variável, marcadores 

discursivos, rotacismo, entre outros. Porém, nossa intenção é apontar um caminho, que pode 

ser construído por vários agentes, sejam indígenas ou não indígenas, que podem utilizar os 

inúmeros registros da fala dos participantes que apresentamos nesta pesquisa.  

 

6.6 ANÁLISE RELACIONAL DOS DADOS DA COMUNIDADE DO TOLDO 

CHIMBANGUE E ALDEIA KONDÁ 

 
Apresentamos agora, por meio de quadros, as relações dos dados, voltando nosso 

olhar para os dois grupos indígenas: Toldo Chimbangue e Aldeia Kondá. Algumas relações já 

foram comentadas na seção 6.4.3, mas quando comparamos os dados nos quadros, surgem 

inúmeras interpretações e novos pontos podem ser explorados. Desta maneira, por questão de 

tempo e espaço, essa pesquisa aponta e explora uma parte dos dados e os interpreta com base 

na teoria disponível e ao acesso aos dados extralinguísticos que tivemos. 

Iniciamos pelo quadro e em seguida apresentamos a relação. 

 

90 Salientamos que nossos dados são orais, enquanto que os utilizados por Christino e Lima e Silva (2012) e 
Lima e Silva (2012) são escritos, ou seja, enquanto no primeiro caso são menos monitorados, no segundo, os 
dados são mais monitorados.  

 



184 

Quadro 51 - Perguntas: 1. Qual língua mais falam aqui na comunidade? Português, 

kaingang, (guarani)?; 4. Que língua costuma falar na família? e 15. De modo geral, 

costuma falar mais a língua indígena ou português?. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

Nas perguntas 1, 4 e 5, os participantes de ambos os grupos deram as mesmas 

respostas, por essa razão, foram agrupadas em um único quadro. Ao analisarmos o Quadro 51, 

percebemos que, enquanto no Toldo Chimbangue a língua mais utilizada pela comunidade, 

segundo os participantes, é o português indígena kaingang (chimbanguense), inclusive no seio 

familiar, na Aldeia Kondá, as informações que obtivemos dão conta de que a língua mais 

usada é o kaingang, falada em todas as esferas, tanto na família quanto em comunidade.  

 

 



185 

Quadro 52 - Pergunta 3. Qual dessas línguas você fala melhor? 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 
 

Encontramos, entre parte da GII do Toldo Chimbangue, falantes de kaingang que 

afirmaram que o falam melhor que o português. Os demais participantes desse grupo disseram 

que falam melhor a língua portuguesa. E na aldeia Kondá, de forma unânime, os indígenas 

afirmaram que falam melhor o kaingang.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



186 

Quadro 53 - Pergunta 26. Como aprendeu o português? (Lembretes: escola, contato, 

trabalho...). 

 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

Ao analisarmos o Quadro 53, observamos que no Toldo Chimbangue, o português 

indígena Kaingang, o chimbanguense, próprio do grupo, é aprendido com a família. Por outro 

lado, na Aldeia Kondá isso não ocorre, o que justifica o fato das legendas dos quadros serem 

diferentes. Neste grupo, de acordo com o que ouvimos nas respostas, a escola é responsável 

pelo ensino da língua que é vista como a língua do não indígena, a língua do outro. Um fator 

responsável pelo aprendizado do português é o contato com não indígenas, mencionado por 

participantes de ambos os grupos, no entanto, mais presente entre os da Kondá, pois os 

participantes do Chimbangue já falam português em casa.  

 

 

 

 

 

 



187 

 

Quadro 54 - Pergunta 45. Quando você encontra um estranho fora da Terra 

Indígena/aldeia em que língua você fala com ele?. 

 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

O contato, de fato, gera aprendizagem do português por ser uma necessidade e todos 

os participantes disseram que o utilizam para se dirigir ao não indígena quando estão fora da 

comunidade.  

 

 



188 

Quadro 55 - Pergunta 7. Tem diferença entre o português que se fala aqui para o 

português que se fala em outras aldeias? Qual a diferença?. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

Sobre a relação entre as diferentes variedades do português, no Toldo Chimbangue há 

uma notável diferença entre GI e GII. Já na Aldeia Kondá, o grupo masculino afirmou, na sua 

maioria, que há diferenças, enquanto no grupo feminino apresentou um número menor de 

afirmativas. De uma forma geral, o grupo indígena percebe diferenças entre o português que 

se fala nas aldeias.  

 

 



189 

Quadro 56 - Pergunta 8. Tem diferença entre o português que se fala aqui para o 

português que se fala na cidade? Qual a diferença?. 

 
​ Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 

Quando relacionamos os dados do Quadro 56, percebemos que no Toldo Chimbangue 

o grupo masculino, na maioria da GI, afirma haver diferenças. Para o grupo feminino também 

há, mas em menor proporção. Na Aldeia Kondá, metade da GII disse que há diferenças, 

enquanto que para os demais não há. Perante a diversidade, percebemos, ao relacionar os dois 

grupos, que para a maioria dos participantes não há diferenças entre o português da aldeia e da 

cidade. Poderíamos supor que o pouco contato que os participantes têm com os fóg, ou a 

pouca mobilidade faz com que não percebam diferenças e os participantes que notam as 

diferenças, possuem uma mobilidade maior. 

 

 



190 

Quadro 57 - Pergunta 39. De modo geral, quem fala melhor português, o Kaingang do 

Toldo Chimbangue ou da Aldeia Kondá?. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

​  
Há um consenso geral de que se fala melhor português no Toldo Chimbangue. Por 

outro lado, esse dado reflete a acomodação linguística da comunidade do Chimbangue em 

comparação com a Comunidade Kondá. 

 

 



191 

Quadro 58 - Pergunta 37. De modo geral, de todos os tipos de pessoas aqui, quem 

preserva mais a sua língua e costumes de origem? 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025)  

 

Por outro lado, todos afirmaram que na Aldeia Kondá se preserva mais a língua e 

costumes de origem kaingang. Este dado corrobora com o que comentamos no Quadro 57 

anterior, de que o português, na percepção dos participantes, é mais usado no Toldo 

Chimbangue, em comparação com a Aldeia Kondá. 

 

 



192 

Quadro 59 - Pergunta 47. Quando fala português, você mistura com a língua 

kaingang? Se sim, o que você mistura e por quê?. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025)  

​  

No Toldo Chimbangue, mesmo os participantes que afirmaram não dominar o 

kaingang explicaram que usam muitos termos da língua originária do seu povo em meio a 

língua portuguesa. Isso prova o caráter identitário do chimbanguense e também atesta que os 

participantes que se dizem monolíngues, utilizam termos do kaingang em seu cotidiano, 

indigenizando a língua portuguesa.  

Na Kondá, parte da GII, afirmou que não mistura com a língua kaingang. De forma 

relacional, vemos que entre os dois grupos indígenas, prevalece a resposta de que usam 

termos do kaingang quando falam em português. 

 

 

 

 

 



193 

Quadro 60 - Pergunta 48. Quando fala a língua kaingang, você mistura o português? 

Se sim, o que mistura e por quê?. 

 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025)  

 
​ Ao observarmos as respostas dadas à pergunta 48, vemos que prevalece a afirmação 

de que os falantes do kaingang misturam essa língua com o português. Apenas dois 

participantes da GII do grupo Aldeia Kondá disseram que não misturam as duas línguas, 

coincidentemente foram os mesmos que disseram que não usam palavras do kaingang em 

meio ao português, na pergunta 47.  

Salientamos que no Toldo Chimbangue, visto que a maioria não domina o kaingang, a 

pergunta foi adequada para: “Quando você ouve alguém falando em kaingang percebe termos 

do português sendo usado em meio a língua ancestral?”. Todos disseram que sim.  

 

 



194 

Quadro 61 - Falantes que usaram a palavra ‘indioma’. 

 
Fonte: elaborado pela autora (2025) 

 
​ Já quando relacionamos os dados em relação a ocorrência de ‘indioma’ vemos que ela 

prevalece no grupo feminino, mas também aparece no grupo masculino. Isso mostra que 

muito provavelmente seja uma variante de ‘idioma’ usada e aceita pelo grupo indígena. 

Com essa relação dos principais pontos dos dados coletados, podemos perceber que há 

muitas semelhanças quanto povo Kaingang, mas também peculiaridades quanto às 

comunidades que possuem histórias e contextos diferentes. Os grupos se conhecem a ponto de 

dizer onde se fala mais kaingang e mais português, mas não convivem diariamente. Assim 

como no passado, se reconhecem, se identificam, se unem quando necessário, mas vivem cada 

grupo conforme seu modo e suas regras.  

 
 

 

 



195 

7 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Nosso país possui diversas culturas e centenas de línguas, é multicultural e 

multilíngue. O cenário do Oeste Catarinense, precisamente de Chapecó, não é diferente, pois 

além das línguas de imigração como italiano, alemão, polonês, espanhol, crioulo haitiano, 

entre outras, temos a presença das línguas indígenas. Neste cenário de contato, surgem 

diferentes variedades do português. 

Em virtude desse cenário, esta tese objetivou descrever o contato linguístico 

kaingang-português do Toldo Chimbangue e da Aldeia Kondá em Chapecó - SC, a partir da 

percepção dos participantes. Após toda a contextualização social, teórica, metodológica e 

análise dos dados, nos voltamos aos objetivos do trabalho e concluímos que:  

Para o primeiro objetivo: “Identificar pela dimensão dialingual, a partir da percepção 

dos participantes, se os membros dos grupos têm usado mais o kaingang ou o português 

(português indígena) em suas relações intragrupais e também intergrupais”, ouvimos dos 

participantes que no Toldo Chimbangue, o português é mais usado que o kaingang, tanto no 

ambiente familiar quanto no social. Os dados mostraram, também, que quem sabe a língua 

ancestral é uma parte da GII, os quais nem sempre encontram outros falantes de kaingang 

para ter um momento de uso dessa língua. 

Na Aldeia Kondá, os participantes afirmaram que o kaingang é mais usado que o 

português, o qual é utilizado apenas quando estão em contato com não indígenas, o que ocorre 

fora da comunidade na maioria das vezes. Eles disseram que a atual geração das crianças têm 

contato cada vez mais cedo com o português, por meio da TV, celular, do que se tinha no 

passado. Os participantes acreditam que saber o português é uma necessidade. Assim, nossa 

hipótese foi confirmada em partes.  

No segundo objetivo: “A partir da dimensão diatópica, verificar em qual comunidade 

a língua kaingang é mais preservada e onde o português é mais usado na percepção dos 

participantes indígenas”, as respostas apontaram que, o kaingang é mais preservado na Aldeia 

Kondá, pois são introspectivos e não permitem casamentos interétnicos. De acordo com os 

participantes, o português é mais usado no Toldo Chimbangue, isso porque o usam há mais 

tempo e com mais frequência e também porque permitem casamentos com pessoas não 

indígenas. Além disso, os participantes da Aldeia Kondá apresentaram um resultado melhor 

em relação ao Toldo Chimbangue diante das perguntas do questionário lexical, como veremos 

no sexto objetivo, o que demonstra que possuem maior domínio da língua ancestral. Assim 

nossa hipótese foi refutada. 

 



196 

No terceiro objetivo: “A partir das dimensões diageracional e diassexual, elencar 

quais são as principais crenças e atitudes dos participantes indígenas em relação às línguas 

portuguesa e kaingang”, verificamos, perante as respostas, que no Toldo Chimbangue a GI 

acredita que a GII utiliza e sabe o idioma ancestral. Contudo, os relatos dos participantes 

mostraram que apenas parte da GII sabe o kaingang, mas não o utiliza na família, pois na 

maioria dos casos, casaram-se com pessoas que não falam o kaingang e não repassaram aos 

filhos. Os participantes da GII, falantes de kaingang, relataram que vieram de outras 

comunidades, onde aprenderam o kaingang com os pais. Ou seja, há uma crença entre os mais 

jovens de que os mais velhos usam a língua ancestral, quando na verdade isso não acontece. 

Embora saibam, não a utilizam no ambiente familiar ou social. Além disso, participantes da 

GI afirmaram que é importante ensinar a língua ancestral para as crianças e acredita que como 

os filhos frequentam as aulas de kaingang na escola, no futuro irão resgatar/valorizar o 

idioma, mas esses mesmos participantes não usam a língua com os filhos no contexto familiar, 

pois conforme eles, não a dominam.  

Na Aldeia Kondá, tanto a GI quanto a GII acreditam que a maioria dos membros da 

comunidade usa a língua kaingang. O que percebemos, diante do que foi informado, é que a 

GII frequentou a escola por pouco tempo, ou nem frequentou, e a GI alfabetizou-se nas duas 

línguas, alcançando inclusive o ensino superior. Neste grupo, todos os participantes afirmaram 

que é importante ensinar o kaingang para as crianças, e de fato, ensinam, tanto que usam a 

língua ancestral em família. Para ambos os grupos, a língua kaingang é a mais bonita. 

Na dimensão diassexual não identificamos nenhum ponto referente a crenças e 

atitudes que fossem próprias de homens e mulheres. Assim, nossa hipótese para esse objetivo 

é confirmada em partes.  

À respeito do quarto objetivo: “A partir da relação/comparação dos dados do grupo 

indígena, observar como o grupo não indígena - o Grupo de Controle, percebe o indígena e o 

que sabe sobre ele”, fomos informados que o GC, primeiramente, possui pouco ou quase 

nenhum contato com os kaingang de Chapecó, como já havia sido apontado pelos próprios 

indígenas. O grupo feminino foi o que mais “conviveu” com os kaingang. Em seguida, 

destacamos que o GC acredita que os indígenas utilizam o kaingang quando estão nas aldeias 

e quando encontram-se fora dela utilizam o português. Nenhum dos participantes do GC 

compreende ou fala a língua kaingang, não souberam nenhum termo do questionário lexical e 

não conseguiram ler o texto em kaingang. Segundo o GC, os indígenas de Chapecó vivem um 

momento de transição, e que, apesar de marginalizados, melhoraram suas condições de vida. 

 



197 

Que sofreram e ainda sofrem com o preconceito e a exclusão. Dessa forma nossa hipótese se 

confirmou.  

No quinto objetivo: “Descrever o fenômeno da nasalização da vogal oral no início da 

palavra ‘idioma > indioma’, a partir da fala dos participantes indígenas, observado se o 

mesmo fenômeno ocorre no grupo no GC”, as respostas dos participantes afirmam que, 

primeiramente, a maioria dos participantes se refere ao kaingang por esse termo ‘idioma’, 

mas, o pronuncia nasalizando a vogal ‘i’, passando para ‘indioma’. Esse fenômeno representa 

o dialeto rural da língua portuguesa (Bortoni-Ricardo; 2011) e apenas dois participantes do 

GC proferiram termos que se enquadram nessa variedade da língua portuguesa. Desta forma, 

percebemos que essa é uma característica do português falado pelos indígenas Kaingang de 

Chapecó e prevaleceu no grupo feminino que usou a vogal ‘i’ nasalizada com outras palavras. 

Neste caso, nossa hipótese foi confirmada.  

No sexto objetivo: “Identificar, a partir da dimensão diafásica, os participantes 

indígenas que leram o texto em português e em kaingang, bem como, se falaram as dez 

palavras em kaingang e em português do questionário lexical”, constatamos, a partir das 

respostas dadas, que no Toldo Chimbangue todos os participantes leram o texto em português, 

com exceção de uma participante que é analfabeta, logo ela não leu o texto em kaingang. 

Esse, por sua vez, foi lido por dois participantes da GII, os mesmos que aprenderam o 

kaingang com a família e vieram de outras aldeias. Os demais não conseguiram ler na íntegra. 

No questionário lexical, três participantes conseguiram proferir os dez termos em português e 

kaingang, os demais souberam apenas no português. Na aldeia Kondá, apenas um participante 

da GII conseguiu ler os dois textos. Os demais são analfabetos. A GI leu o texto escrito em 

português e em kaingang. Todos os participantes desse grupo souberam nomear os conceitos 

apresentados no questionário lexical nas duas línguas. Assim, nossa hipótese se confirma em 

partes. 

No sétimo objetivo: “Descrever comentários metalinguísticos realizados pelos 

indígenas sobre o português indígena kaingang, com base na dimensão diarreferencial”, 

identificamos que, no Toldo Chimbangue, existe uma reflexão sobre as diferenças. Um 

participante masculino da GII comentou que o português que se fala no Chimbangue é 

diferente do português que se ouve na televisão. Os mais jovens não só percebem a diferença 

como o denominam como chimbanguense e atestam que quem não mora na comunidade não 

entende algumas piadas e expressões, pois elas são usadas apenas ali.  

 



198 

Na Aldeia Kondá os participantes não mencionaram essas diferenças, mas sempre se 

referiam ao português como a língua do não indígena, ou seja, a língua do outro. Talvez por 

isso, não tenham destacado comentários sobre ele. 

De acordo com os dados, os dois grupos percebem que usam cada vez mais palavras 

do português quando falam kaingang. Segundo os participantes, termos que se referem a 

coisas que recentemente estão sendo utilizados por eles, ainda não existem no kaingang, 

situação que os obriga a usar palavras no português, fenômeno que é identificado como 

empréstimo. A troca de línguas, ou code-switching, também ocorre entre as línguas, algo 

natural em contextos multilíngues.   

Nos comentários metalinguísticos, percebemos a atuação da dimensão diassexual, pois 

as mulheres são as que menos estudaram e o grupo apresenta o maior número de analfabetos. 

E isso, talvez tenha levado-as a afirmar que não percebem diferenças no português, seja o 

falado entre as aldeias ou da aldeia para a cidade. Aqui temos um contraponto, uma vez que a 

maioria dos participantes disse que percebe diferenças no português falado de um lugar para o 

outro. Assim, a hipótese do nosso sétimo objetivo se confirma.  

Em suma, a dimensão dialingual está atrelada à dimensão diatópica, pois, diante do 

que os participantes expuseram, enquanto por um lado, o grupo do Toldo Chimbangue usa 

mais o português chimbanguense, por outro, o kaingang é mais usado na Aldeia Kondá. No 

terceiro grupo, o grupo de controle, todos utilizam a língua portuguesa e ninguém fala o 

kaingang.  

Além das descrições dos objetivos específicos, a dimensão diageracional apontou que 

entre os dois grupos, a GII é a que mais mantém o kaingang e que menos têm contato com os 

não indígenas. Já a GI tem mais interações com não indígenas e possui mais mobilidade que a 

GII. 

Finalizamos nosso trabalho e esperamos que ele possa atrair mais pesquisadores que 

queiram contribuir com a descrição desse cenário multilíngue, principalmente de povos 

originários. Que tanto essa, quanto pesquisas futuras possam investigar e contribuir com as 

comunidades indígenas do Oeste de Santa Catarina e do Brasil todo, uma vez que elas lutaram 

e muito ainda lutam para garantir seus direitos. E, principalmente, que sejam respeitados ao 

usarem a língua ancestral de seu povo onde e quando desejarem. Que os multilíngues, ao 

usarem o português, não se sintam intimidados ou envergonhados por demonstrarem nele 

traços da sua língua materna e primeira língua. E aos que, por motivos maiores e provocados 

pelos não indígenas, hoje não dominam a língua do seu povo, saibam erguer a voz para 

defender a ancestralidade kaingang que o português indígena os permite cultivar e preservar. 

 



199 

Que pelo português indígena Kaingang possam expressar sua sabedoria e sua forma própria 

de compreender o mundo. 

 

 



200 

REFERÊNCIAS 

 
ADEGBIJA, Efurosibina. Language Attitudes in Sub-Saharan Africa: A Sociolinguistic 
Overview. Clevedon.(1994). Disponível em: 
https://dokumen.pub/qdownload/language-attitudes-in-sub-saharan-africa-9781800418141.ht
ml. Acesso em: 30/05/2024. 
 
ALKMIM, Tânia Maria. Sociolinguística. Parte I. In: MUSSALIM, Fernanda; BENTES, Ana 
Cristina. Introdução à linguística: domínios e fronteiras, v.1, 9ª ed. São Paulo: Cortez, p. 
23-50, 2012. 
 
ALTENHOFEN, Cléo V; THUN, Harald. Atlas Linguístico-Contatual das Minorias 
Alemãs na Bacia do Prata (ALMA). Questionário para o Hunsruchisch: Parte 
Pluridimensional. UFRGS, 2008. 
 
ALTENHOFEN, Cléo V. Bases para uma política linguística das línguas minoritárias no 
Brasil. In: NICOLAIDES, Christine, et al. Política e Políticas Linguísticas. Campinas: 
Pontes Editores, p. 93-116, 2013. 
 
ALTENHOFEN, Cléo. Migrações e contatos linguísticos na perspectiva da geolinguística 
pluridimensional e contatual. Revista de Letras Norte@mentos, v. 6, n.12, p. 19-43, 2013. 
Disponível em: 
http://sinop.unemat.br/projetos/revista/index.php/norteamentos/article/view/1216/860. Acesso 
em: 07/03/2021.  
 
ALTENHOFEN, Cléo V; MORELLO, Rosângela. Rumos e Perspectivas das Políticas 
Linguísticas para Línguas Minoritárias no Brasil: entre a perda e o inventário de línguas. In: 
FARENZENA, Nalú. (org.). Encontro Internacional de Investigadores de Políticas 
Linguísticas, Porto Alegre: UFRGS, p. 19-26, 2013. 

APPEL, Rene; MUYSKEN, Pieter. Language Contact and Bilingualism. London: Edward 
Arnold, 1987. 
 
A VOZ DE CHAPECÓ: Artigos de Antonio Selistre de Campos - 1939 a 1952. Centro de 
Memória do Oeste de Santa Catarina (org.). Chapecó, Argos, 2004. 
 
BAGNO, Marcos. Gramática Histórica: do latim ao português brasileiro. Universidade de 
Brasília. Brasília, 2007. 
 
BANDEIRA, Toni Juliano. Aspectos da língua Kaingang. Travessias, Cascavel, v. 08, nº: 03, 
22ª ed., p. 377-402, 2014. Disponível em: 
https://e-revista.unioeste.br/index.php/travessias/article/view/10655. Acesso em: 16/07/2024.  
 
BARTH, Fredrik. O guru, o iniciador e outras variações antropológicas. In: LASK, Tomke 
(org.). Tradução de John Cunha Comerford. Rio de Janeiro: Contra Capa Livraria, 2000. 
 
BECHARA, Evanildo. Moderna Gramática da língua Portuguesa. Rio de Janeiro: Nova 
Fronteira, 38ª ed., 2015. 
 

 

https://dokumen.pub/qdownload/language-attitudes-in-sub-saharan-africa-9781800418141.html
https://dokumen.pub/qdownload/language-attitudes-in-sub-saharan-africa-9781800418141.html
http://sinop.unemat.br/projetos/revista/index.php/norteamentos/article/view/1216/860
https://e-revista.unioeste.br/index.php/travessias/article/view/10655


201 

BECKER, Ítala Irene Basile. O Índio Kaingang no Rio Grande do Sul. Antropologia, São 
Leopoldo: nº: 29, 1976. 
 
BEKKER, Ian. Language attitudes. In: DARQUENNES, Jeroen; SALMONS, Joseph C.; 
VANDENBUSSCHE, Wim (eds.). Language Contact: An International Handbook, p. 
234-245, 2019. 
 
BLOEMER, Neusa. M. Sens; NACKE, Aneliese. Revisitando o toldo Chimbangue. Revista 
De Antropologia, 39(2), p. 199-218, 1996. Disponível em: 
https://doi.org/10.11606/2179-0892.ra.1996.111689 Acesso em: 19/10/2025. 
 
BLOOMFIELD, Leonard. Language. Londres: Unwin University Books. 1935. 
 
BORTONI-RICARDO, Stella Maris. Do campo para cidade: estudo sociolinguístico de 
migração e redes sociais. São Paulo: Parábola, 2011. 
 
BORTONI-RICARDO, Stella Maris. Português brasileiro, a língua que falamos. São 
Paulo: Contexto, 2021. 
 
BOTELHO, José Mario. Breve Estudo da Origem da Língua Portuguesa. Revista 
Avepalavra: Revista do curso de letras da Unemat, 16ª ed., 2013. Disponível em: 
https://revista.unemat.br/avepalavra/EDICOES/16/16.htm. Acesso em: 07/07/2024. 
 
BOTELHO, José Mario; LEITE, Isabelle Lins. Metaplasmos contemporâneos – Um estudo 
acerca das atuais transformações fonéticas da Língua Portuguesa. In: II Congresso de Letras 
da UERJ - São Gonçalo. Anais [...]. Rio de Janeiro: UERJ, p. 1-12, 2005. Disponível em: 
http://www.filologia.org.br/cluerj-sg/ANAIS/ii/completos/comunicacoes/isabellelinsleite.pdf 
Acesso em: 07/09/2025. 
 
BRASIL. Lei n. 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Diário Oficial da União: seção 1, 
Brasília, DF, p. 27.833, 1996. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm.  Acesso em: 10 jun. 2024. 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Brasília, DF: 
Presidência da República, (2024). Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm.  Acesso em: 10 jun. 
2024. 

CALAFORRA, Guillem. Lengua y poder en situaciones de minorización lingüística. 
Cracovia: Universidad Jagellónica. 2003. Disponível em: 
http://www.valencia.edu/calaforr/CursColonia.pdf  Acesso em: 23 dez 2025.  
 
CALVET, Louis-Jean. Sociolinguística. Uma introdução crítica. São Paulo: Parábola, 2002. 
 
CÂMARA JR., Joaquim Mattoso. Estrutura da Língua Portuguesa: “O meu, o seu, o nosso 
Pretinho Básico”. Petrópolis: Vozes, 30. ed., 1999. 
 
CASTILHO, Ataliba T. de. Nova Gramática do Português Brasileiro. São Paulo, Contexto, 
4ª reimpressão, 2016.  
 

 

https://doi.org/10.11606/2179-0892.ra.1996.111689
https://revista.unemat.br/avepalavra/EDICOES/16/16.htm
http://www.filologia.org.br/cluerj-sg/ANAIS/ii/completos/comunicacoes/isabellelinsleite.pdf
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm
http://www.valencia.edu/calaforr/CursColonia.pdf


202 

CENOZ, Jasone. Defining multilingualism. Annual Review of Applied Linguistics, 33, 
3-18, 2013. 
 
CIMI REGIONAL SUL. Toldo Chimbangue: História e Luta Kaingang em Santa 
Catarina. Xanxerê: 1984. 
 
CHRISTINO, Beatriz. LIMA E SILVA, Moana de. Concordância Verbal e nominal na escrita 
em Português-Kaingang. Revista Papia 22(2), p. 415-428, 2012. 
 
CLYNE, Michael. "Multilingualism. In: COULMAS, Florian (ed). The Handbook of 
Sociolinguistics, Blackwell Publishing, p. 102-131, 1998. 
 
COELHO, Izete Lehmkuhl, et al. Sociolinguística. Florianópolis: LLV/CCE/UFSC, 2010. 
 
COSERIU, Eugenio. Sentidos y tareas de la dialectología. México: Instituto de 
Investigaciones Filológicas, Centro de Linguística Hispánica, 1982. 
 
COSTA, Marcos Antônio. Estruturalismo. In: MARTELOTTA, Mário Eduardo. (org.). 
Manual de Lingüística. São Paulo: Contexto, 2ª ed., v.1, p. 113-126, 2012. 
 
CORREA XAKRIABÁ, Célia Nunes. O barro, o genipapo e o giz no fazer epistemológico 
de autoria Xakriabá: reativação da memória por uma educação territorializada. 2018. 218 f. 
Dissertação (Mestrado em Desenvolvimento Sustentável) – Centro de Desenvolvimento 
Sustentável, Universidade de Brasília (UnB), Brasília, DF, 2018. Disponível em: 
https://acervo.socioambiental.org/index.php/acervo/tesesdissertacoes/o-barro-o-genipapo-e-o-
giz-no-fazer-epistemologico-de-autoria-xakriaba.  Acesso em: 10/06/2024. 
 
COUTINHO, Ismael. Gramática Histórica. Rio de Janeiro: Imperial Novo Milênio, 2011. 
 
CUNHA, Angélica Furtado da; COSTA, Marcos Antônio; MARTELOTTA, Mário Eduardo.  
Linguística. In: MARTELOTTA, Mário Eduardo. (org.). Manual de Lingüística. São Paulo: 
Contexto, 2ª ed., v.1, p. 15-30, 2012. 
 
D’ANGELIS, Wilmar da Rocha. Kaingáng: questões de língua e identidade. LIAMES 2, p. 
105-128, 2002. 
 
D’ANGELIS, Wilmar da Rocha. Histórias dos Índios lá em Casa: narrativas indígenas e 
tradição oral popular no Brasil. In: SILVA, René M. da Costa )ORG.). Coletânea Cultura 
Popular e Educação. Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de Educação à Distância,  
p. 141-149, 2008. Disponível em: http://www.portalkaingang.org/index_downloads.htm. 
Acesso em: 22/06/2024. 
 
D’ANGELIS, Wilmar da Rocha. A língua Kaingang. Portal Kaingang. 2009a. Disponível 
em: http://www.portalkaingang.org/lgua_kaingang.pdf. Acesso em: 10/07/2024.  
 
D’ANGELIS, Wilmar da Rocha. O Xokléng, o Kaingáng e sua filiação ao Proto-Jê: 
antecedentes para uma reflexão atual. Revista Brasileira de Linguística Antropológica, v. 1, 
n. 2, p. 117-148, 2009b. Disponível em: 
https://periodicos.unb.br/index.php/ling/article/view/12371. Acesso em: 16/07/2024. 
 

 

https://acervo.socioambiental.org/index.php/acervo/tesesdissertacoes/o-barro-o-genipapo-e-o-giz-no-fazer-epistemologico-de-autoria-xakriaba
https://acervo.socioambiental.org/index.php/acervo/tesesdissertacoes/o-barro-o-genipapo-e-o-giz-no-fazer-epistemologico-de-autoria-xakriaba
http://www.portalkaingang.org/index_downloads.htm
http://www.portalkaingang.org/lgua_kaingang.pdf
https://periodicos.unb.br/index.php/ling/article/view/12371


203 

D’ANGELIS, Wilmar da Rocha. Para uma história dos índios do Oeste catarinense. 
Cadernos do Ceom - 20 anos de Memórias e Histórias no Oeste de Santa Catarina, 
Chapecó: v. 4, n. 7, p. 265-343, 2014. Disponível em: 
https://bell.unochapeco.edu.br/revistas/index.php/rcc/article/view/2106 Acesso em: 
19/10/2025. 
 
D’ANGELIS, Wilmar da Rocha. Tronco Macro-Jê, suas famílias e línguas. In: FELIPE, Paulo 
Henrique de; MORI, Angel Humberto Corbera; FERREIRA, Jackeline do Carmo. 
Introdução às línguas indígenas do Brasil. Agrupamentos e famílias linguísticas maiores, 
política e educação escolar indígena. Campinas: Mercado das Letras, 2022. 
 
DEUMERT, Ana. Multilingualism. In: MESTHRIE, Rajend (ed.). The Cambridge 
Handbook of Sociolinguistics. Published in the United States of America by Cambridge 
University Press, New York, p. 261-282, 2011. 
 
DILL, Fernanda Machado. Caderno de campo: técnicas e notas de pesquisa sobre o povo 
Kaingang. Curitiba, PR, 2021. 
  
FISHMAN, Joshua. Language and Ethnicity: The View from Within. In: COULMAS, 
Florian. The handbook of Sociolinguistics. Blackwell Reference, p. 222-234, 2007. 
 
FERNANDES, Ricardo Cid; PIOVEZANA, Leonel. Perspectivas Kaingang sobre o direito 
territorial e ambiental no sul do Brasil. Ambiente & Sociedade, São Paulo: v. XVIII, n. 2, p. 
115-132, 2015. Disponível em: 
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1414-753X2015000200008&lng=e
n&tlng=en. Acesso em: 03/03/2021. 
 
FRIZZO, Celina Eliane. Manutenção, preservação e perda do bilinguismo:  
português/guarani/kaingang na terra indígena Guarita-RS. 2017.144 f. Dissertação (Mestrado 
em Estudos Linguísticos) - Programa de Pós-Graduação em Estudos Linguísticos- PPGEL, 
Universidade Federal da Fronteira Sul, Chapecó, 2017. 
 
FRIZZO, Celina Eliane; KRUG, Marcelo Jacó; HORST, Cristiane. Ano internacional das 
línguas indígenas: cenário linguístico kaingang da Terra Indígena Guarita. Sociodialeto. Vol. 
9, nº. 27, 2019. Disponível em: 
https://periodicosonline.uems.br/index.php/sociodialeto/issue/view/380. Acesso em: 
18/06/2024 
 
FRIZZO, Celina Eliane, KRUG, Marcelo Jacó e Horst, Cristiane. “Code-switching na 
Comunidade Kaingang da Terra Indígena Guarita.” Revista Interfaces, p. 232-241, 2021. 
Disponível em: https://revistas.unicentro.br/index.php/revista_interfaces/article/view/6650 
Acesso em: 07/08/2025.  
 
GORETE NETO, Maria. Português-indígena versus português-acadêmico: tensões, desafios e 
possibilidades para as licenciaturas indígenas. Anais do SIELP, v. 2, Número 1. Uberlândia: 
EDUFU, 2012. 
 
GORETE NETO, Maria. Reflexões Sobre o Português Falado por Povos Indígenas: 
resistência e ressignificação. Revista da FAEEBA - Educação e Contemporaneidade, [S. l.], 
v. 31, n. 67, p. 214-231, 2022. DOI: 10.21879/faeeba2358-0194.2022.v 31.n 67.p.214-231. 

 

https://bell.unochapeco.edu.br/revistas/index.php/rcc/article/view/2106
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1414-753X2015000200008&lng=en&tlng=en.
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1414-753X2015000200008&lng=en&tlng=en.
https://periodicosonline.uems.br/index.php/sociodialeto/issue/view/380
https://revistas.unicentro.br/index.php/revista_interfaces/article/view/6650


204 

Disponível em: https://www.revistas.uneb.br/index.php/faeeba/article/view/14042.  Acesso 
em: 22 jun. 2024. 
 
GROSJEAN, François. The bilingual individual. Interpreting, p. 163-187, 1997. 
 
GROSJEAN, François. The bilingual's language modes. In: NICOL, Janet. (ed.). One Mind, 
Two Languages: Bilingual Language Processing. Oxford: Blackwell, p. 1-22, 2001.                                    
 
GROSJEAN, François. Bilingual: life and reality. Cambridge, Massachusetts and London, 
England: Harvard University Press, 2010. 
 
HALL, Stuart. Quem precisa da identidade? In: SILVA, Tomaz. T. Identidade e diferença: a 
perspectiva dos estudos culturais. Petrópolis: Vozes, p.103-133, 2008. 
 
HAMERS, F. Josiane; BLANC, Michel H. A. Bilinguality and Bilingualism. 2ª edição, 
2004. 
 
HEINE, Bernd; KUTEVA, Tania. On Contact-induced Grammaticalization. Studies in 
Language, p. 529-572, 2003. 
 
HEINE, Bernd; KUTEVA, Tania. Language Contact and Grammatical Change. New York: 
Cambridge University Press, 2005. 
 
HEINE, Bernd; NARROG, Heiko. Grammaticalization and linguistic analysis. In: HEINE, 
Bernd; NARROG, Heiko. The Oxford book of linguistic analysis. 2. ed. Oxford: Oxford 
University Press,  p. 407-428, 2015. 
 
HORST, Cristiane; KRUG, Marcelo Jacó. Atlas das Línguas em Contato na Fronteira. In: 
SNICHELOTTO, Claudia Andrea Rost; LUZ, Mary Neiva Surdi da. (org.). Estudos 
Linguísticos da/na Fronteira Sul. Chapecó: Editora UFFS, 2021.  

KAUFMANN, Göz. Atitudes na sociolinguística: aspectos teóricos e metodológicos. In: 
MELLO, Heliana; ALTENHOFEN, Cléo; TOMMASO, Raso. (org.). Os Contatos 
Linguísticos no Brasil. Belo Horizonte: Editora UFMG, p. 121-137, 2011. 
 
KENEDY, Eduardo. Gerativismo. In: MARTELOTTA, Mário Eduardo. (org.). Manual de 
Lingüística. São Paulo: Contexto, 2ª ed., v.1, p. 127-140, 2012. 
 
KRUG, Marcelo Jacó. Identidade e comportamento linguístico na percepção da 
comunidade plurilíngue alemão-italiano-português de Imigrante-RS. 2004. 121f. 
Dissertação (Mestrado) - Programa de Pós-graduação em Letras, Universidade Federal do Rio 
Grande do Sul, Porto Alegre: 2004. 
 
KRUG, Marcelo Jacó. Os bilíngues teuto-brasileiros frente à metafonia funcional do​
português. 2011. 242f. Tese (Doutorado em Letras/Filologia Românica) 
Christian-Albrechts-Universität zu Kiel: Westensee-Verl, 2011. 
 
KRUG, Marcelo Jacó; HORST, Cristiane. Questionário para as Línguas Minoritárias: Parte 
Pluridimensional. UFFS, 2013.  
 

 

https://www.revistas.uneb.br/index.php/faeeba/article/view/14042


205 

KRUG, Marcelo Jacó; HORST, Cristiane. Dialetologia Pluridimensional e Relacional: 
entrevista com o professor Dr. Harald Thun. Working Papers em Linguística. Florianópolis, 
v. 23, n º1, p. 8-16, 2022. Disponível em: 
https://periodicos.ufsc.br/index.php/workingpapers/article/view/78597. Acesso em: 
19/07/2024. 
 
LABOV, William. Padrões sociolinguísticos. São Paulo: Parábola, 2008.  
 
LACERDA, Rosane. Terras para a Aldeia Kondá: Considerações jurídico-legais sobre o caso 
das famílias kaingang residentes na cidade de Chapecó, 2004. Disponível em: 
https://cimi.org.br/2004/06/21650/ Acesso em: 08/10/2023. 
 
LAMELI, Alfred. Linguistic Atlases Traditional and Modern. In: AUER, Peter; 
SCHMIDT, Jürgen Erich. (ed.). Language and Space: Theories and methods. Berlin/New 
York: de Gruyter, 2010. 
 
LASAGABASTER. David. Attitude. In: GRUYTER, Walter de. Sociolinguistics V. Vol. 1. 
Berlin -New York, p. 399-404, 2004. 
 
LIMA e SILVA, Moana. Ensino de Português como Segunda Língua em Comunidades 
Indígenas Kaingang – RS. Anais do SIELP. Volume 2, Número 1. Uberlândia: EDUFU, p. 
1-14, 2012. 
 
MABILDE, Pierre F. A. Booth. Apontamentos sobre os indígenas selvagens da nação 
Coroados da província do Rio Grande do Sul. São Paulo, 1983. Disponível em: 
http://www.etnolinguistica.org/biblio:mabilde-1983-apontamentos. Acesso em: 02/10/2023. 
 
MACGREGOR-MENDOZA, Patrícia. The study of language attitudes: Our foundations, our 
future. In: Talia Bugel and Cecília Montes-Alcalá, (eds.) New approaches to language 
attitudes in the Hispanic and Lusophone world. John Benjamins Publishing Company, p. 
255-272, 2020.  
 
MAHER, Terezinha Machado. Ser professor sendo índio: questões de língua(gem) e 
identidade. 1996. 262 f. Tese (Doutorado em Linguística) – Universidade Estadual de 
Campinas (Unicamp), Campinas, SP, 1996. Disponível em: 
https://acervo.socioambiental.org/acervo/tesesdissertacoes/ser-professor-sendo-indio-questoes
-de-linguagem-e-identidade.  Acesso em: 13/06/2024. 
 
MATRAS, Yaron. Grammaticalization and Language Contact. In: NARROG, Heiko; HEINE, 
Bernd. The Oxford Handbook of Grammaticalization. Oxford University Press, p. 
279-290, 2011. 
 
MATRAS, Yaron. Borrowing. In: DARQUENNES, Jeroen; SALMONS, Joseph C.; 
VANDENBUSSCHE, Wim (eds.). Language Contact: An International Handbook, p. 
148-158, 2019. 
 
MACKEY, William. The Description of Bilingualism. In: FISHMAN, Joshua. Deadening in 
the Sociology of Language. 3ª ed. The Hague, Monton, 1972. 
 

 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/workingpapers/article/view/78597
https://cimi.org.br/2004/06/21650/
http://www.etnolinguistica.org/biblio:mabilde-1983-apontamentos
https://acervo.socioambiental.org/acervo/tesesdissertacoes/ser-professor-sendo-indio-questoes-de-linguagem-e-identidade
https://acervo.socioambiental.org/acervo/tesesdissertacoes/ser-professor-sendo-indio-questoes-de-linguagem-e-identidade


206 

MARTINS, Marci Fileti. O alcance dos empréstimos do português e do espanhol no guarani 
mbya: aspectos do contato entre línguas indígenas e línguas majoritárias. In: RAZKY, 
Abdelhak; COSTA, Eliane Oliveira da; GUEDES, Regis José da Cunha (org.). Estudos 
Linguísticos do Português falado em áreas indígenas. Campinas - SP, Pontes Editores, p. 
167-209, 2024. 
 
MELIÁ, Bartolomeu. O índio no Rio Grande do Sul: Quem foi? Quem é? O que espera?, 
Frederico Westphalen, Pastoral indígena interdiocesana norte, 1984. 
 
MELLO, Heliana Ribeiro de. Contribuições do corpus Colpi para o estudo do Português 
falado em áreas indígenas. In: RAZKY, Abdelhak; COSTA, Eliane Oliveira da; GUEDES, 
Regis José da Cunha (org.). Estudos Linguísticos do Português falado em áreas indígenas. 
Campinas - SP, Pontes Editores, p. 95-114, 2024. 
 
MÉTRAUX, Alfred.  The Caingang. In: STEWARD,  Julian.  H. (ed.). Handbook  of  South  
American Indians. Washington D.C, p. 445-475, 1946. 
 
MIRANDA, Maxwell, et al (orgs). Línguas e culturas Macro-Jê: Saberes entrecruzados. 
Barra do Garças, MT, GEDELLI/UFMT, 2020. 
 
MORELLO, Rosângela. A Política de Cooficialização de Línguas no Brasil. In: MORELLO, 
Rosângela. (org). Leis e Línguas no Brasil: o processo de cooficialização e suas 
potencialidades. Florianópolis: IPOL, p. 80-90, 2015. 
 
MORELLO, Rosângela. Prefácio. In: RAZKY, Abdelhak; COSTA, Eliane Oliveira da; 
GUEDES, Regis José da Cunha (org.). Estudos Linguísticos do Português falado em áreas 
indígenas. Campinas - SP, Pontes Editores, p. 7-12, 2024. 
 
MORENO FERNÁNDEZ, Fernando. Principios de sociolingüística y sociologia del 
lenguaje. Barcelona: Ariel, 1998. 
 
MOTT, Brian; LASO, Natalia J. Semantic Borrowing in Language Contact. In: GRANT, 
Anthony P. (ed.). The Oxford Handbook of Language Contact. Oxford: Oxford University 
Press, p. 155-172, 2020. 
 
MUÑOZ, Mónica Muñoz. Las actitudes y creencias lingüísticas de estudiantes universitarios. 
RIDE Revista Iberoamericana Para La Investigación Y El Desarrollo Educativo, 9(18), p. 
748-767, 2019. Disponível em:  https://doi.org/10.23913/ride.v9i18.444 Acesso em: 
26/05/2024. 
 
MUYSKEN, Pieter. Code-switching. In: MESTHRIE, Rajend. The Cambridge Handbook 
of Sociolinguistics. Cambridge, p.301-314, 2011. 
 
MUYSKEN, Pieter. Language contact outcomes as the result of bilingual optimization 
strategies. In: ABUTALEBI, Jubin; CLAHSEN, Harald. Bilingualism: Language and 
Cognition. Cambridge University Press, p. 709-730, 2013.  
 
NACKE, Aneliese. Os Kaingang: passado e presente. In: NACKE, Aneliese. et al. Os 
Kaingang no Oeste Catarinense: tradição e atualidade. Chapecó: Argos, p. 33-42, 2007.  
 

 

https://doi.org/10.23913/ride.v9i18.444


207 

NACKE, Aneliese; BLOEMER, Neusa Maria Sens. As áreas indígenas Kaingang no Oeste 
catarinense. In: NACKE, Aneliese. et al. Os Kaingang no Oeste Catarinense: tradição e 
atualidade. Chapecó: Argos, p. 123-140, 2007.  
 
NARO, Anthony Julius. Estudos Diacrônicos. Tradução de nove artigos. Tradução: Lais 
Campos e Katia Elisabeth Santos. Petrópolis: Editora Vozes. 1973. 
 
NASCIMENTO. Ernilda Souza do. Há vida na história dos outros. Chapecó: Argos, 2001. 
 
NELDE, Peter Hans. Language Conflict. In: COULMAS, Florian (ed). The Handbook of 
Sociolinguistics, Blackwell Publishing, p. 285-300, 1998. 
 
NEWLIN-LUKOWICZ, Luiza. Language and identity in language contact settings. In: 
DARQUENNES, Jeroen; SALMONS, Joseph C.; VANDENBUSSCHE, Wim. (eds.). 
Language Contact: An International Handbook, Volume 1. Berlin, Boston: De Gruyter 
Mouton, p. 283-296, 2019. Disponível em: https://doi.org/10.1515/9783110435351-024. 
Acesso em: 20/06/2024. 
 
NOLL, Volker. O Português brasileiro: formação e contrastes. Tradução nossa: Mário 
Eduardo Viaro - São Paulo, Globo, 2008. 
 
NOLL, Volker. O Brasil Colônia entre a língua geral e o português. In: NOLL, Volker; 
DIETRICH, Wolf (orgs.). O português e o tupi no Brasil. São Paulo, Editora Contexto, 
2010. 
 
NÖTZOLD, Ana Lúcia Vulfe. Nosso vizinho Kaingang. Florianópolis. 2003. 
 
NÖTZOLD, Ana Lúcia Vulfe. O ciclo da vida Kaingang. Florianópolis. 2004.  
 
OLIVEIRA, Gilvan. Müller. A cooficialização de línguas em nível municipal no Brasil: 
direitos linguísticos, inclusão e cidadania. In: MORELLO, Rosângela. (org). Leis e Línguas 
no Brasil: o processo de cooficialização e suas potencialidades. Florianópolis: IPOL, p. 
23-30, 2015. 
 
OLIVEIRA, Gilvan Müller; ALTENHOFEN, Cléo V. O in vitro e o in vivo na política da 
diversidade linguística do Brasil: inserção e exclusão do plurilinguismo na educação e na 
sociedade. In: MELLO, Heliana; ALTENHOFEN, Cléo V.; RASO, Tommaso. (org.). Os 
Contatos Linguísticos no Brasil. Belo Horizonte: Editora da UFMG, p. 187-216, 2011. 
  
ONGHERO, André Luiz et al. Nos primeiros tempos... cotidiano dos colonizadores em 
Chapecó. In: CARBONERA, Mirian et al., (org.). Chapecó 100 anos: histórias plurais. 
Chapecó,SC: Argos, p. 107-135, 2017. 
 
PALACIOS, Azucena. Lenguas indígenas en contacto con el español: una vista de conjunto 
con enfoque en los indigenismos morfosintácticos y léxicos. In: ECKKRAMMER, Eva 
Martha (ed). Manual del español en América. Berlin, Boston: De Gruyter, p. 
243-260, 2021. Disponível em: https://doi.org/10.1515/9783110334845-015. Acesso em: 
01/10/2022. 
 

 

https://doi.org/10.1515/9783110435351-024
https://doi.org/10.1515/9783110334845-015


208 

PARKVALL, Mikael. Pidgin. In: GRANT, Anthony P. (ed.). The Oxford Handbook of 
Language Contact. Oxford: Oxford University Press, p. 264-289, 2020. 
 
PIOVEZANA, Leonel.; FACCO, Jo; ONGHERO, André Luiz. Indígenas em Chapecó: 
resistência centenária. In: CARBONERA, Mirian et al. (org). Chapecó 100 anos: histórias 
plurais. Chapecó (SC), Argos, p. 159-181, 2017.  
 
PEREIRA, Carlos José; FREDDO, Antonio Carlos. Oeste Catarinese História Dos Seus 
Empreendedores. eGesta, v. 3, n. 3, p. 32-76, 2007.  
 
POLI, Jaci. Caboclo: pioneirismo e marginalização. In: CEOM. Para uma história do Oeste 
Catarinense: 10 anos de CEOM. Chapecó: UNOESC, 1995. 
 
POSSARI, Leonildo da Rocha. Bravos Kaingangs! Tupã - São Paulo. 1ª Edição, 1993. 
Disponível em: http://www.etnolinguistica.org/biblio:possari-1993-bravos. Acesso em: 
05/12/2023. 
 
QUEIROZ, Isabella Brandão. O ritual do Kiki de 2011: uma interpretação 
etnoarqueológica. 2018. 69f. Trabalho de Conclusão de curso (graduação). Curso de 
Licenciatura em História. Universidade Federal da Fronteira Sul, Chapecó, 2018. Disponível 
em: https://rd.uffs.edu.br/handle/prefix/2053 . Acesso em: 28/02/2021. 
 
RADIN, José Carlos; CORAZZA, Gentil. Dicionário Histórico-Social do Oeste 
Catarinense. Chapecó (SC), Editora UFFS, 2018. 
 
RADIN, José Carlos; VICENZI, Renilda. Cooperativismo, modernização agrícola e 
desenvolvimento econômico no Oeste catarinense. In: CARBONERA, Mirian et al. (ed.). 
Chapecó 100 anos: história plurais. Chapecó: Argos,  p. 59-107, 2017.  
 
RENK, Arlene. Território e alteridade: construções sociais do oeste catarinense. In: NACKE, 
Aneliese. et al. Os Kaingang no Oeste Catarinense: tradição e atualidade. 2. Ed. Chapecó: 
Argos, p. 15-32, 2007.  
 
ROCHA, Cinthia Creatini da. Adoecer e Curar: Processos da Sociabilidade Kaingang. 
2005. 121f. Dissertação (Mestrado) –  Centro de Filosofia e Ciências Humanas. Programa de 
Pós-Graduação em Antropologia Social, Universidade Federal de Santa Catarina, 
Florianópolis, 2005. 
 
RODRIGUES, Aryon D. Línguas Brasileiras: Para o Conhecimento das Línguas Indígenas. 
São Paulo: Loyola, 1986. 
 
RODRIGUES, Aryon D. Línguas Indígenas: 500 Anos de Descobertas e Perdas. DELTA: 
Documentação e Estudos em Linguística Teórica e Aplicada, vol. 9, n. 1, p. 83-103, 1993.  
Disponível em: https://revistas.pucsp.br/index.php/delta/article/view/45596 . Acesso em: 
05/11/2024. 
 
RODRIGUES, Aryon D. Macro-Jê. In: DIXON, Robert M. W; AIKHENVALD, Alexandra, 
Y. (orgs.). The Amazonian Languages. Cambridge University Press, 1999.  
 

 

http://www.etnolinguistica.org/biblio:possari-1993-bravos
https://rd.uffs.edu.br/handle/prefix/2053
https://revistas.pucsp.br/index.php/delta/article/view/45596


209 

RODRIGUES, Aryon D. Sobre as línguas indígenas e sua pesquisa no Brasil. Revista 
Ciência e Cultura, São Paulo: v. 57, n. 2, p. 35-38, 2005. Disponível em: 
http://cienciaecultura.bvs.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0009-67252005000200018&
lng=en. Acesso em: 07/03/2021. 
 
RODRIGUES, Aryon D. Tupi, Tupinambá, Línguas Gerais e Portugues do Brasil. In: NOLL, 
Volker; DIETRICH, Wolf (orgs.). O português e o tupi no Brasil. São Paulo, Editora 
Contexto, 2010. 
 
RODRIGUES, Aryon D. Línguas indígenas brasileiras. Brasília, DF: Laboratório de 
Línguas Indígenas da UnB, 2013.  Disponível em: http://www.laliunb.com.br. Acesso em: 
16/07/2024. 
 
RODRIGUES, Eunice Moraes da Rocha. Português Tapuia: um signo de resistência indígena. 
Revista Porto das Letras, v. 4, n. 1, p. 133-154, 2018. Disponível em: 
https://sistemas.uft.edu.br/periodicos/index.php/portodasletras/issue/view/244. Acesso em: 
11/06/2024. 
 
ROMAINE, Suzanne. Language contact studies. In: AMMON, Ulrich et al. (ed). 
Sociolinguistics-Soziolinguistik. An International Handbook of the Science of Language and 
Society. Berlin: Walter de Gruyter, vol. 1, p. 49-58, 2004. 
 
ROMAINE, Suzanne. Multilingualism. In: DARQUENNES, Jeroen; SALMONS, Joseph C.; 
VANDENBUSSCHE, Wim. (eds.). Language Contact: An International Handbook, p. 
257-270, 2019. 
 
ROSSETO, Santo. Síntese histórica da região Oeste. Centro de Organização da Memória 
Sócio-Cultural do Oeste, Chapecó, UNOESC, p. 7-16, 1995. 
 
RUBIO, Cássio. Contextos sociolinguísticos dos  PALOP: contribuições para compreensão do 
contato linguístico na África. Estudos Linguísticos e literários. Salvador, n° 75, p. 121-150, 
2022. 
 
SAVOLDI, Adiles; RENK, Arlene A. Territorialidades cruzadas: a construção das identidades 
indígenas e caboclas no Oeste Catarinense. 36º Encontro Anual da Anpocs: GT11 - Estudos 
rurais e etnologia indígena: diálogos e intersecções. 2012 
 
SAUSSURE, Ferdinand de. Curso de linguística geral. Traduzido por Antônio Chelini, José 
Paulo Paes e Izidoro Blikstein, 27ª ed., Cultrix, 2006 [1916]. 
 
SARAIVA, Márcia Pires. Uma Pedagogia Para Os Índios: A Política Indigenista de Getúlio 
no Contexto do Estado Novo (1937-1945). Margens, [S.l.], v. 7, n. 9, p. 213-229, 2013. 
Disponível em: https://periodicos.ufpa.br/index.php/revistamargens/article/view/2778. 
doi:http://dx.doi.org/10.18542/rmi.v7i9.2778. Acesso em: 02/06 2024. 
 
SCHADEN, Egon. A origem dos homens, o dilúvio e outras histórias kaingang. Paulistania: 
número comemorativo do centenário do nascimento de Almeida Júnior, 1950. Disponível em: 
http://www.etnolinguistica.org/biblio:schaden-1950-origem. Acesso em: 08/12/2023. 
 

 

http://cienciaecultura.bvs.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0009-67252005000200018&lng=en
http://cienciaecultura.bvs.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0009-67252005000200018&lng=en
http://www.laliunb.com.br
https://sistemas.uft.edu.br/periodicos/index.php/portodasletras/issue/view/244
https://periodicos.ufpa.br/index.php/revistamargens/article/view/2778
http://dx.doi.org/10.18542/rmi.v7i9.2778
http://www.etnolinguistica.org/biblio:schaden-1950-origem


210 

SCHMITZ, Pedro Ignacio. A ocupação indígena do Oeste catarinense. In: CARBONERA, 
Mirian; SCHMITZ, Pedro Ignacio. (orgs.). Antes do Oeste Catarinense: arqueologia dos 
povos indígenas. Chapecó (sc) Argos, p.73-104, 2011. 
 
SCHMITZ, Pedro Ignacio; BEBER, Marcus Vinícius. Em busca dos antepassados dos índios 
Kaingang. In: CARBONERA, Mirian; SCHMITZ, Pedro Ignacio. (org.). Antes do Oeste 
Catarinense: arqueologia dos povos indígenas. Chapecó (sc) Argos, p. 243-268. 2011. 
 
SILVA, Maria do Socorro Pimentel da. As Línguas Indígenas na Escola: da Desvalorização à 
Revitalização. Signótica, v. 18, n. 2, p. 381-395, 2006. 
 
SILVA, Otávio de Oliveira. De Línguas Minorizadas dos Núcleos de Imigrantes a Disciplinas 
Escolares da Educação Básica: O Ensino de Línguas Alóctones nas Redes Públicas Estaduais 
sob a Perspectiva Glotopolítica. In: COTINGUIBA, Marília Lima Pimentel; TONDINEL, 
Patrícia Goulart. (orgs). Contextos de aprendizagem e de descrição de línguas autóctones e 
alóctones. Porto Velho, RO, Coleção Pós-Graduação da UNIR - EDUFRO, p. 27-53, 2021. 
Disponível em: https://edufro.unir.br/pagina/exibir/17758. Acesso em: 22/06/2024.  
 
SIMAS, Hellen Cristina Picanço; LUCCHESI, Dante. O Português indígena sateré-mawe: 
Um projeto de pesquisa sociolinguística. Revista Linguagem & Ensino, v. 23, n. 4, p. 
1076-1096, 2020. Disponível em: 
https://periodicos.ufpel.edu.br/index.php/rle/article/view/18735. Acesso em: 15/06/2024.  
  
SKUTNABB-KANGAS, Tove; PHILLIPSON, Robert. Linguicide and Linguicism. In: 
PHILLIPSON Robert, SKUTNABB-KANGAS, Tove. Papers in European language Policy. 
ROLIG papir 53. Roskilde: Roskilde Universitetscenter, Lingvistgruppen, p. 83-91, 1995.  
 
SKUTNABB-KANGAS, Tove; PHILLIPSON, Robert. Linguistic human rights, past and 
present. In: SKUTNABB-KANGAS, T; PHILLIPSON, R. (eds). Language Rights. 
London/New York. Series Critical Concepts in Language Studies. 4 volumes. In Volume 1: 
Language Rights: Principles, Enactment, Application, p. 28-67, 2017.  
 
SKUTNABB-KANGAS, Tove. Direitos Humanos Linguísticos na Educação para a 
manutenção da Língua. Ecolinguística: Revista Brasileira de Ecologia e Linguagem. V. 05, n. 
02, p. 25-39, 2019. 
 
SOUZA, Antonio Carlos Santana de. A variação do Português em comunidades 
afro-brasileiras do RS: entre a origem africana e o português contemporâneo. Atas do V 
Simpósio Mundial de Estudos de Língua Portuguesa.  983-1002. 2017. DOI: 
10.1285/i9788883051272p983. Acesso em: 10/09/2025. 
 
STORTO, Luciana. Línguas Indígenas:  Tradição, Universais, e Diversidade. Campinas: SP, 
Mercado de Letras, 2019. 
 
STEEL, Gerald. Code-switching.  In: DARQUENNES, Jeroen; SALMONS, Joseph C.; 
VANDENBUSSCHE, Wim (eds.). Language Contact: An International Handbook, p. 
159-171, 2019. 
 
TESCHAUER, Carlos. Os Caingang ou Coroados no Rio Grande do Sul. In: Boletim do 
Museu Nacional, v. III, n. 3, Rio de Janeiro, p. 37-56, 1927. 

 

https://edufro.unir.br/pagina/exibir/17758
https://periodicos.ufpel.edu.br/index.php/rle/article/view/18735


211 

 
TEYSSIER, Paul. História da língua portuguesa. Tradução de Celso Cunha. São Paulo: 
Martin Fontes, 1ª ed., 1997.  
 
THOMASON, Sarah G. Language Contact. Edinburgh University Press, Edinburgh, 2001. 
 
THOMASON, Sarah; KAUFMAN, Terrence Language Contact, Creolization and Genetic 
Linguistics. Berkley and Los Angeles: University of California Press. 1988. 
 
THUN, Harald. La Geolingüística como Lingüística Variacional General (com ejemplos del 
Atlas Diatópico y Diastrático de Uruguay) In: International Congress of Romance 
Linguistics and Philology. Atti del XXI Congresso internazionale di linguistica e filologia 
romanza, 21., 1995, Palermo. Tübingen: Niemeyer, p. 701-729, 1998. 
 
THUN, Harald. A Dialetologia Pluridimensional no Rio da Prata. In: ZILLES, Ana Maria 
Stahl (org.). Estudos de Variação Linguística no Brasil e no Cone Sul. Editora da UFRGS, 
2005. 
 
THUN, Harald. Pluridimensional Cartography. In: LAMELI, Alfred; KEHREIN, Roland; 
RABANUS, Christian (eds.). Language Mapping. Berlin: de Gruyter Mouton, p. 506-523,  
2010.  
 
THUN, Harald. Variety Complexes in Contact: A Study on Uruguayan and Brazilian 
Fronterizo. In: AUER, Peter; SCHMIDT, Jürgen Erich (eds.). Language and space: theories 
and methods. Berlin/New York: de Gruynter, p. 706-723, 2010b. 
 
THUN, Harald. O Velho e o Novo na Geolinguística. Cadernos de Tradução. Traduzido por 
Cláudia Fernanda Pavan, Gabriel Schmitt, Eduardo Gonçalves Nunes, Viktorya Pitsch 
Zalewski dos Santos. Porto Alegre, nº 40, p. 59-81, 2017. Disponível em: 
https://seer.ufrgs.br/index.php/cadernosdetraducao/article/view/87208. Acesso em: 
21/07/2024. 
 
THUN, Harald. Variação na interação entre participante e entrevistador. Cadernos de 
Tradução. Traduzido por Cléo Vilson Altenhofen, Filipe Neckel. Porto Alegre, nº 40, p. 
82-107, 2017b. 
 
TOMMASINO, Kimiye. Homem e natureza na ecologia dos Kaingang da bacia do Rio 
Tibagi. In: TOMMASINO, Kimiye; MOTA, Lúcio Tadeu; Noelli, Francisco S. (orgs.). Novas 
contribuições aos Estudos Interdisciplinares dos Kaingang. Londrina, Eduel, p. 146-197, 
2004. Disponível em: 
https://leiaufsc.wordpress.com/wp-content/uploads/2013/10/tommasino-k.pdf. Acesso em: 
22/06/2024. 
 
VAL FLORIANA, Frei Mansueto Barcatta. Ensaio de Grammatica Kainjgang. Revista do 
Museu Paulista, São Paulo, p. 529-563, 1918. 
 
VANDERMEEREN, Sonja. Research on Language Attitudes. In: AMMON, Ulrich et al. 
(eds). Sociolinguistics: An International Handbook of the Science of Language and Society. 
Berlin: Walter de Gruyter, vol. 2, p. 1318-1332, 2005. 
 

 

https://seer.ufrgs.br/index.php/cadernosdetraducao/article/view/87208
https://leiaufsc.wordpress.com/wp-content/uploads/2013/10/tommasino-k.pdf


212 

VICENZI, Renilda. Mito e história na colonização do Oeste Catarinense. Chapecó: Argos, 
2008. 
 
VEIGA, Juracilda. Organização social e cosmovisão Kaingang: uma introdução ao 
parentesco, casamento e nominação em uma sociedade Jê Meridional. 1994. 226 f. 
Dissertação (Mestrado em Antropologia Social) - Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 
Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 1994. Disponível em: 
https://www.cpei.ifch.unicamp.br/biblioteca/organiza%C3%A7%C3%A3o-social-e-cosmovis
%C3%A3o-kaingang-uma-introdu%C3%A7%C3%A3o-ao-parentesco-casamento-e. Acesso 
em: 20/06/2024. 
 
VEIGA, Juracilda. Cosmologia e práticas rituais Kaingang. 367 f. Tese (Doutorado em 
Antropologia) - Instituto de Filosofia e Ciências Humanas - IFCH. Universidade Estadual de 
Campinas -  UNICAMP, Campinas, 2000. Disponível em: 
https://www.cpei.ifch.unicamp.br/pf-cpei/%20/VeigaJuracilda.PDF Acesso em: 09/12/2023. 
 
VEIGA, Juracilda. Aspectos fundamentais da cultura kaingang. Campinas, SP: Curt 
Nimuendajú, 2006. 
 
WERLANG, Alceu Antonio. Disputas e Ocupação do espaço no oeste catarinense: atuação 
da Companhia Territorial Sul Brasil. Chapecó, SC: Argos, 2006. 
 
WETZELS, Leo. Contornos nasais e estrutura silábica em Kaingáng. In: WETZELS, Leo  
(ed.). Estudos fonológicos das línguas indígenas brasileiras. Rio de Janeiro: Editora da 
UFRJ, p. 265-296, 1995. 
 
WIESEMANN, Ursula. Os dialetos da língua Kaingáng e o Xokléng. In: MARQUES, Prof. 
Souza Marques (Dir). Arquivos da Anatomia e Antropologia. Rio de Janeiro: Instituto de 
Antropologia, n. 3, p. 197-217, 1978. 
 
WIESEMANN, Ursula Gojtéj. Dicionário Kaingang - Português | Português - Kaingang. 
Curitiba : Editora Evangélica Esperança, 2ª Edição, 2002. 
 
WILSON, James. Varieties in contact. In: DARQUENNES, Jeroen; SALMONS, Joseph C.; 
VANDENBUSSCHE, Wim (ed.). Language Contact: An International Handbook, p. 
112-123, 2019. 
 
WINFORD, Donald. Theories of Language Contact. In: GRANT, Anthony (ed.). The Oxford 
Handbook of Language Contact, p. 51-74, 2020. 
 
ZILLES, Ana Maria. O que a fala e a escrita nos dizem sobre a avaliação social do uso de a 
gente? Letras de hoje, Porto Alegre, v. 42, n. 2,  p. 27-44, 2007. Disponível em: 
https://lume.ufrgs.br/handle/10183/185200. Acesso em: 10/12/2022. 
 
 
 

 

 

https://www.cpei.ifch.unicamp.br/biblioteca/organiza%C3%A7%C3%A3o-social-e-cosmovis%C3%A3o-kaingang-uma-introdu%C3%A7%C3%A3o-ao-parentesco-casamento-e
https://www.cpei.ifch.unicamp.br/biblioteca/organiza%C3%A7%C3%A3o-social-e-cosmovis%C3%A3o-kaingang-uma-introdu%C3%A7%C3%A3o-ao-parentesco-casamento-e
https://www.cpei.ifch.unicamp.br/pf-cpei/%20/VeigaJuracilda.PDF
https://lume.ufrgs.br/handle/10183/185200


213 

ANEXOS 

 
ANEXO I: QUESTIONÁRIO INDÍGENAS - TOLDO CHIMBANGUE E ALDEIA 

KONDÁ 
 

QUESTIONÁRIO PLURIDIMENSIONAL ATLAS DAS LÍNGUAS EM CONTATO NA 

FRONTEIRA 

 

III. ASPECTOS (META)LINGUÍSTICOS 
 

As perguntas realizadas aos participantes, tratam do conhecimento metalinguístico, ou 
seja, o que os participantes sabem/conhecem/pensam sobre sua língua e sobre a língua do 
outro, voltado inicialmente para a questão da identidade. 

 

I - Questões de Identidade 

1. Qual língua mais falam aqui na comunidade? Português, Kaingang, (Guarani)? 
 
2. Qual das línguas faladas aqui você acha a mais bonita? 
 
3. Qual dessas línguas você fala melhor? 

4. Que língua costuma falar na família? (Quantas vezes? Quando, com quem?) (ALCF/UFFS) 

4.1. Tem muita gente no lugar que sabe o kaingang? (ALMA-H/UFRGS) 

5. Que tipo de português/kaingang é? Como se chama?  

6. Tem diferença entre o Kaingang que se fala aqui para o kaingang que se fala em outras 
aldeias? Qual a diferença? (ALCF/UFFS) 

7. Tem diferença entre o português que se fala aqui para o português que se fala em outras 
aldeias? Qual a diferença? (ALCF/UFFS) 

8. Tem diferença entre o português que se fala aqui para o português que se fala na cidade? 
Qual a diferença? (ALCF/UFFS) 

9. Que língua seus pais falavam?  Era a mesma língua ou era diferente, o pai falava uma e a 
mãe falava outra? 
 
10. E quem deles fala melhor o português? Quem fala melhor o Kaingang? 
 
11. O que você lembra sobre isso? Eles costumavam usar o kaingang o tempo todo? Quando 
eles usavam o português? 
 

 



214 

12. Que língua seus avós falavam? 
 
13. Que língua você fala com seus irmãos quando os encontra? E se tem alguém junto?  

14. Em que língua gosta de conversar mais? (ALCF/UFFS) 

15. De modo geral, costuma falar mais a língua indígena ou português? (ALCF/UFFS) 

16. Quando vem visita, que língua prefere usar? (ALCF/UFFS) 

17. E se a visita só fala português? (ALCF/UFFS) 
 
18. Você tem amigos fóg? Tu vai visitar eles, e eles vêm te visitar?  
 
19. No que eles trabalham? Na agricultura, empresa? 
 
20. Vocês se conheceram no trabalho, no futebol, na escola, nas festas,  no bar, na igreja? 
 
22. Você trabalha com não indígenas? 
 
23. Na maioria do tempo você convive mais com indígenas ou com fóg? 
 
24. O que acha das pessoas que só falam português e nunca sua própria língua de casa, 
Kaingang? (ALCF/UFFS) 

25. Já lhe aconteceu de estar com alguém que sabia a sua língua de casa Kaingang, mas 
insistia em só falar português? (ALCF/UFFS) 

26. Como aprendeu o português? (Lembretes: escola, contato, trabalho...) (ALCF/UFFS) 

27. Como foi na escola o uso do Kaingang? (ALCF/UFFS) 

28. Como acha que as pessoas de fora veem as pessoas originárias, que nascem na Terra 
Indígena? (Quanto a língua, aspectos físicos e sociais) (ALCF/UFFS) 

29. Como se sente: mais Indígena ou mais Chapecoense? (ALCF/UFFS) 

30. Quem nasce no Toldo Chimbangue/Aldeia Kondá é.... (ALCF/UFFS) 

31. E quando pensa no indígena? Como ele é? (ALCF/UFFS) 
 

​ Em seguida, serão feitos questionamentos sobre como ocorre a variação e intensidade 
da identidade de um grupo para o outro. 

 

II - Identificação de padrões identitários (variação e intensidade da identidade) 

32. O que identifica o indígena típico daqui do Toldo Chimbangue/Aldeia Kondá? 
(ALCF/UFFS) 

 



215 

33. E o não indígena? (ALCF/UFFS) 

34. Como chamam as pessoas que não são de origem indígena? (na língua indígena e no 
português?) (ALCF/UFFS) 

35. Características do fóg (ALCF/UFFS) 

Como é esse fóg? 

Sugerências:  

A)​ De pele escura?  B) só fala português  c) Provém da cidade?  D) Confiável?  E) gosta 
de trabalhar?  F) organizado?  G) Amigo?  H) conversador? I) hospitaleiro? J) 
desconfiado? 

36. O que sabe da língua do Guarani ou Xokleng? Citar palavras ou expressões (Krug, 2004) 

37. De modo geral, de todos os tipos de pessoas aqui, quem preserva mais a sua língua e 
costumes de origem? (ALCF/UFFS) 

Sugerência:  

A) Quem vive no Toldo Chimbangue?  

B) Quem vive na Aldeia Kondá?  

38. Tem diferença entre o português falado em Chapecó e em Seara? A que se deve isso? Dê 
exemplos. (ALCF/UFFS) 

39. De modo geral, quem fala melhor português, o Kaingang do Toldo Chimbangue ou da 
Aldeia Kondá? (ALCF/UFFS) 

​ Dando continuidade, as questões a seguir se referem ao papel da língua relacionado ao 
ponto cultural do participante. 

 

III - Papel da língua na constituição da identidade (relação da língua com outros ícones 
da cultura 

40. Acha importante que os filhos aprendam Kaingang dos pais? Por quê? (ALCF/UFFS) 

41. Dizem que muitos jovens não falam mais a língua dos pais (Kaingang). O que acha disso? 
(ALCF/UFFS) 

42. Existem situações em que você tem vergonha de falar Kaingang? (ALCF/UFFS) 

SUGESTÃO PARA SUBSTITUIR ESSA QUESTÃO: Você acha que os indígenas têm 
vergonha de falar suas línguas principalmente quando estão fora da comunidade? 

43. Se fosse dizer o que mais identifica um Kaingang, diria que é o que? (ALCF/UFFS) 

Suas características                                           sua religião 

Sua língua                                                         seus hábitos e costumes 

Sua música                                                       suas festas 

 



216 

Sua casa                                                           seus nomes 

Seu jeito de ser                                                 outro _____________________________ 

 

Finalizando o questionário, procuramos tratar de perguntas que revelem se o 
participante é bilíngue, ou melhor, se ele fala a língua indígena e a língua portuguesa, ou 
apenas uma delas, e em que situações. 

 

IV - Grau de bilinguismo dos participantes, da sua comunidade e o 
reconhecimento da identidade 

44. Que língua você fala nas seguintes ocasiões no seu município? (ALCF/UFFS) 

44.1 No mercado 

44.2 Nas lojas 

44.3 Na prefeitura 

44.4 No posto de gasolina 

44.5 No posto de saúde 

44.6 No trabalho (quando vende os artesanatos) 

45. Quando você encontra um estranho fora da Terra Indígena/aldeia em que língua você fala 
com ele? (ALCF/UFFS) 

46. Em que situações você fala o kaingang e em que situação usa a língua portuguesa? 
(ALCF/UFFS) 

47. Quando fala português, você mistura com a língua kaingang? Se sim, o que você mistura e 
por quê? (ALCF/UFFS) 

48. Quando fala a língua kaingang, você mistura o português? Se sim, o que mistura e por 
quê? (ALCF/UFFS) 

a) Que língua aprendeu primeiro? Língua kaingang ou português? 

​ 49. No futuro ainda vai ser falado kaingang aqui? (ALMA-H/UFRGS) 

 

QUESTIONÁRIO LEXICAL 

1)​ Aquilo que é puxado pelos bois? (Carroça) 
2)​ Animal que faz teia? (aranha) 
3)​ Animal que late/acoa? (cachorro) 
4)​ Animal que dá leite? (vaca) 
5)​ órgão que pulsa o sangue e bate dentro do peito? (coração) 
6)​ parte do corpo que serve para pegar as coisas, para escrever? (mão) 
7)​ Onde se deposita as sementes para que elas nasçam? (terra)  

 



217 

8)​ Onde fica o sol e a lua? (céu) 
9)​ O que bebemos quando estamos com sede? (água) 
10)​ O que nos aquece e serve para assar a carne? (fogo) 

 
ANEXO II: QUESTIONÁRIO - NÃO INDÍGENAS 

 
QUESTIONÁRIO PLURIDIMENSIONAL ATLAS DAS LÍNGUAS EM CONTATO NA 

FRONTEIRA 

III. ASPECTOS (META)LINGUÍSTICOS  

As perguntas realizadas aos participantes, tratam do conhecimento 
metalinguístico, ou seja, o que os participantes sabem/conhecem/pensam sobre sua 
língua e sobre a língua do outro, voltado inicialmente para a questão da identidade.  

I – Questões de Identidade  

1. Quantas línguas você já ouviu sendo faladas aqui em Chapecó?  

2. Quais línguas você acha que os indígenas tanto da aldeia Kondá, quanto Toldo 
Chimbangue mais usam?  

3. Qual língua eles acham mais bonita?  

4. Qual delas eles falam melhor?  

5. Quais línguas você fala?  

6. Que língua costuma falar na família?? E em que língua, você acha que os indígenas 
costumam falar na família? (ALCF/UFFS)  

7. Você acha que há diferença entre o Kaingang, é a mesma língua falada por outras 
indígenas do Rio Grande do Sul, por exemplo? Qual a diferença? (ALCF/UFFS)  

8. Você acha que tem diferença entre o português que se fala na aldeia para o português 
que se fala aqui na cidade? Qual a diferença? (ALCF/UFFS)  

9. Você acha que tem diferença entre o português que se fala aqui para o português que 
se fala em outras aldeias? Qual a diferença? (ALCF/UFFS)  

10. Que língua seus pais falavam? Era a mesma língua ou era diferente, o pai falava uma 
e a mãe falava outra?  

11. Que língua você acha que os kaingang mais antigos costumavam usar?  

12. Em que língua você mais gosta de conversar? Em que língua você acredita que o 

 



218 

indígena mais gosta de conversar? (ALCF/UFFS)  

13. De modo geral, o indígena costuma falar mais a língua indígena ou português? 
(ALCF/UFFS)  

14. Quando o indígena recebe visita, que língua ele prefere usar? (ALCF/UFFS).  

15. Os indígenas aqui de Chapecó se sentem melhor quando é uma visita que também 
fala Kaingang ou quando a visita fala português? (ALCF/UFFS)  

16. Você acredita que eles têm amigos que não são indígenas e que convivem com 
frequência?  

17. Se sim, onde você imagina que eles tenham se conhecido, no trabalho, na igreja, nas 
festas aqui em Chapecó…?  

18. Você convive com indígenas?  

19. O que acha dos indígenas que só falam a língua indígena? (Que não falam o 
português) (ALCF/UFFS).  

20. E dos indígenas que só falam português?  

21. Já lhe aconteceu de estar com um indígena que sabia o português, mas insistia em só 
falar a sua língua indígena Kaingang? (ALCF/UFFS) 

22. Como o indígena aprende o português? (Lembretes: escola, contato, trabalho...) 
(ALCF/UFFS) 

23. Como vê/imagina que é o uso do Kaingang na escola? (ALCF/UFFS) 

24. Como acha que as pessoas de fora veem as pessoas originárias, que nascem na Terra 
Indígena? (Quanto a língua, aspectos físicos e sociais) (ALCF/UFFS)  

25.Como o indígena se sente: mais chapecoense ou mais indígena? 

(ALCF/UFFS)  

26. Quem nasce em uma Terra Indígena é.... (ALCF/UFFS)  

27. E quando você pensa no indígena? Como ele é? (ALCF/UFFS) 

Em seguida, serão feitos questionamentos sobre como ocorre a variação e 
intensidade da identidade de um grupo para o outro.  

 
II - Identificação de padrões identitários (variação e intensidade da identidade)  

28. O que identifica o indígena típico daqui? (ALCF/UFFS)  

29. E o que identifica o não indígena? (ALCF/UFFS) 

30. Como os indígenas chamam/denominam nós que não somos de origem indígena? 
(ALCF/UFFS)/ Você sabe se existe um termo específico? 

31. Características das pessoas que não são indígenas 

 



219 

(ALCF/UFFS) 

Como é essa pessoa? Sugerências: 

A) De pele escura? B) só fala português c) Provém da cidade? D) Confiável? E) 
gosta de trabalhar? F) organizado? G) Amigo? H) conversador? I) hospitaleiro? 
J) desconfiado?  

32. O que sabe da língua do Kaingang? Citar palavras ou expressões (ALCF/UFFS) 

33. De modo geral, dos indígenas que vivem na TI, quem preserva mais a sua língua e 
costumes de origem? (ALCF/UFFS) 

Sugerência:  

A) Aldeia Kondá?  

B) Toldo Chimbangue? 

34. De modo geral, quem fala melhor português, os indígenas da Kondá ou do Toldo 
Chimbangue? (ALCF/UFFS)  

Dando continuidade, as questões a seguir se referem ao papel da língua 
relacionado ao ponto cultural do participante.  

III – Papel da língua na constituição da identidade (relação da língua com outros 
ícones da cultura)  

35. Acha importante que as crianças indígenas aprendam Kaingang dos pais? Por quê? 
(ALCF/UFFS)  

36. Dizem que muitos jovens não falam mais a língua dos pais (Kaingang). O que acha 
disso? (ALCF/UFFS)  

37. Existem situações em que o indígena possa ter vergonha de falar Kaingang? 
(ALCF/UFFS) 

38. Se fosse dizer o que mais identifica um indígena que vive na Aldeia Kondá e Toldo 
Chimbangue diria que é o que? (ALCF/UFFS) 

Suas características sua religião  

Sua língua seus hábitos e costumes Sua música suas festas  

Sua casa seus nomes  

Seu jeito de ser outro _____________________________  
 

Finalizando o questionário, procuramos tratar de perguntas que revelem se o 
participante é bilíngue, ou melhor, se ele fala a língua indígena e a língua portuguesa, ou 
apenas uma delas, e em que situações. 

 

 



220 

IV – Grau de bilinguismo dos participantes, da sua comunidade e o reconhecimento da 

identidade  

39. Que língua o indígena fala nas seguintes ocasiões no seu município? (ALCF/UFFS) 

39.1 No mercado  

39.2 Nas lojas  

39.3 Na prefeitura  

39.5 No posto de saúde  

39.6 No posto de gasolina  

39.7 No trabalho (quando vende os artesanatos)  

40. Quando você encontra um indígena fora da Terra Indígena em que língua você fala 
com ele? (ALCF/UFFS)  

41. Em que situações o indígena fala a língua indígena e em situações a língua 
portuguesa? (ALCF/UFFS) 

42. Quando fala português, o indígena mistura com a língua kaingang? Se sim, o que ele 
mistura e por quê? (ALCF/UFFS)  

43. Quando fala a língua kaingang, o indígena mistura o português? Se sim, o que 
mistura e por quê? (ALCF/UFFS) 

44. Como você vê o indígena kaingang que vive aqui perto de Chapecó? 

45. O que diferencia o indígena do não indígena?  

 

QUESTIONÁRIO LEXICAL 

1) Aquilo que é puxado pelos bois? (Carroça)  
2) Animal que faz teia? (aranha)  
3) Animal que late/acoa? (cachorro)  
4) Animal que dá leite? (vaca)  
5) órgão que pulsa o sangue e bate dentro do peito? (coração)  
6) parte do corpo que serve para pegar as coisas, para escrever? (mão) 
7) Onde se deposita as sementes para que elas nasçam? (terra)  
8) Onde fica o sol e a lua? (céu)  
9) O que bebemos quando estamos com sede? (água)  
10) O que nos aquece e serve para assar a carne? (fogo) 

 
 
 
 
 
 
 

 



221 

ANEXO III: 

 
 
 

 



222 

ANEXO IV: Texto “A Parábola do Filho Pródigo”  

II. ​  Lucas 14, 15 

Parábola do Filho Pródigo 

Jesus disse também: “Um certo homem tinha dois filhos. O mais novo pediu ao pai: 

“Pai, tenho a ideia de ganhar experiência na vida. Dá-me a parte da herança que me pertence.” 

O pai, decepcionado, repartiu os seus bens entre os dois filhos. Poucos dias depois, o mais 

novo liquidou o que era dele e partiu para uma terra muito distante, onde gastou todo o 

dinheiro numa vida desregrada. 

Quando já não tinha dinheiro, e como houve muita fome e árduo sofrimento naquela 

região, começou a padecer de extrema necessidade. Foi pedir trabalho a alguém da região. O 

homem mandou-o para os seus campos guardar e cuidar de porcos. Desejava encher o 

estômago mesmo com uma espécie de bolotas que os porcos e os cães comiam, mas ninguém 

lhas dava. Foi então que, numa noite, ele caiu em si e, inquieto no seu exílio, pensou: “Eu 

minguo a riqueza do meu pai. Perdi o juízo! E tantos trabalhadores do meu pai têm quanta 

comida querem. Nunca há penúria, e eu estou parado aqui doente no meu lençol e a morrer de 

fome! Amanhã vou mas é ter com o meu pai e digo-lhe: “Pai, pequei contra o céu e contra ti. 

Já não mereço ser chamado teu filho, mas aceita-me como um de teus trabalhadores.” 

Levantou-se e voltou para o pai. [Mas] ainda ele vinha longe de casa e já o pai o tinha 

visto. Cheio de ternura, o bom pai correu para ele, apertou-o nos braços e cobriu-o de beijos. 

O filho disse-lhe então: “Pai, pequei contra Deus e contra ti. Já nem mereço ser chamado teu 

filho.” Mas o pai disse logo aos empregados: “Tragam depressa a melhor roupa e vistam-lho. 

Ponham-lhe também um anel no dedo e calcem-lhe sandálias nos pés. Tragam o bezerro mais 

gordo que criamos e matem-no. Vamos fazer um banquete no pátio. Porque este meu filho 

estava morto e voltou a viver; estava perdido e apareceu.” E começaram com a festa. 

Ora, o filho mais velho estava no campo. Ao regressar, aproximando-se da casa, ouviu 

a música e as danças. Chamou um dos empregados e perguntou-lhe admirado o que era 

aquilo. E o empregado disse-lhe: “Foi o teu irmão que voltou, e por ordem do pai matamos o 

bezerro mais gordo, por ele ter chegado são e salvo.” Ao ouvir isso, ficou indignado e mui 

amolado e nem queria entrar. Mas o pai saiu para o convencer. 

 



223 

Mas o filho maior respondeu: “Sirvo-te há tantos anos, sem nunca ter desobedecido às 

tuas ordens, e não me deste sequer um cabrito para fazer uma festa com os meus amigos. Isso 

me dói. Vem agora este teu filho, que desperdiçou o teu dinheiro com mulheres de má vida, e 

nós matamos o bezerro mais gordo. Não quero que míngües mais a tua riqueza nem a minha 

com este infeliz.” 

O pai disse-lhe com voz tênue: “Meu filho, tu estás sempre comigo, e tudo o que eu 

tenho é teu. Mas era preciso fazermos uma festa e alegrarmo-nos, porque o teu irmão estava 

morto e voltou a viver, estava perdido e apareceu.” 

 

 


	 
	1 INTRODUÇÃO 
	2 OS KAINGANG 
	Mapa 01 - Áreas Kaingang 
	2.1 TERRA INDÍGENA TOLDO CHIMBANGUE E ALDEIA KONDÁ EM CHAPECÓ, OESTE DE SANTA CATARINA 
	2.1.1 Terra Indígena Toldo Chimbangue 
	 
	2.1.1.1 A comunidade Toldo Chimbangue nos dias de hoje 

	2.1.2 TI Reserva Indígena Aldeia Kondá 
	 
	2.1.2.1 A comunidade Reserva Indígena Aldeia Kondá nos dias de hoje 

	2.1.3 Chapecó 
	Mapa 02 - Município de Chapecó, o “Velho Chapecó” e principais povoações. 
	Mapa 03 - Localização da zona urbana de Chapecó e os territórios indígenas 



	 
	3 CONTATO LINGUÍSTICO E SEUS FENÔMENOS 
	3.1 CONTATO LINGUÍSTICO E O MULTILINGUISMO 
	3.1.1 O multilinguismo e a troca de códigos  
	Figura 01 - Exemplo de inserção 
	Figura 02 - Exemplo de alternação 
	Figura 03 - Exemplo de lexicalização congruente 
	Figura 04 - Exemplo de  Backflagging 
	Figura 05 - Gramaticalização de wan 

	3.1.2 Atitudes, crenças e identidade linguística 
	3.1.2.1 Grupos étnicos 


	3.2 POLÍTICAS LINGUÍSTICAS 

	 
	4 COMPOSIÇÃO LINGUÍSTICA DO CONTEXTO INVESTIGADO 
	4.1 LÍNGUA PORTUGUESA 
	4.2 LÍNGUAS INDÍGENAS E A LÍNGUA KAINGANG  
	Mapa 04 -  Famílias linguísticas indígenas no Brasil. 

	 
	Mapa 05 -  Distribuição geográfica das línguas e culturas Macro Jê 
	Quadro 01 - Alfabeto kaingang 
	Mapa 06 - Dialetos Kaingang segundo Wiesemann 


	4.3 PORTUGUÊS INDÍGENA KAINGANG 
	4.3.1 Estudos do português indígena Kaingang 


	 
	5 ORIENTAÇÃO TEÓRICO METODOLÓGICA: APRESENTAÇÃO DA DIALETOLOGIA PLURIDIMENSIONAL E RELACIONAL 
	5.1 DIALETOLOGIA PLURIDIMENSIONAL E RELACIONAL 
	Figura 06 - Espaço Variacional e Disciplinas da Variação 
	Quadro 02 - Dimensões de Análise da DP 
	Figura 07 - Cruz da DP 

	5.1.1 Paradoxo do Observador 

	5.2 METODOLOGIA 
	5.2.1 Dimensões analisadas 
	5.2.2 Localidades e Perfil dos participantes 
	Quadro 03 - Cruz de DP adaptada ao grupo indígena do Chimbangue. 
	Quadro 04 - Cruz da DP adaptada ao grupo indígena da Kondá. 
	Quadro 05 - Cruz da DP adaptada ao Grupo de Controle. 

	5.2.3 Instrumentos de Coleta de Dados 


	 
	6 ANÁLISE PLURIDIMENSIONAL E RELACIONAL DOS DADOS 
	6.1 ORGANIZAÇÃO DA PESQUISA 
	6.2 APRESENTAÇÃO DOS DADOS E ANÁLISE RELACIONAL INTRAGRUPAL - TOLDO CHIMBANGUE 
	Quadro 06 - Perguntas: 1. Qual língua mais falam aqui na comunidade? Português, kaingang, (guarani)?; 4. Que língua costuma falar na família? e 15. De modo geral, costuma falar mais a língua indígena ou português?. 
	Quadro 07 - 4.1. Tem muita gente no lugar que sabe o kaingang? 
	Quadro 08 - Pergunta 3. Qual dessas línguas você fala melhor? 
	Gráfico 01 - Pergunta 3. Qual dessas línguas você fala melhor? 
	Gráfico 02 - 26. Como aprendeu o português? (Lembretes: escola, contato, trabalho...). 

	Quadro 09 - Pergunta 26. Como aprendeu o português? (Lembretes: escola, contato, trabalho…). 
	Quadro 10 - Pergunta 7. Tem diferença entre o português que se fala aqui para o português que se fala em outras aldeias? Qual a diferença? 
	Quadro 11 - Pergunta 8. Tem diferença entre o português que se fala aqui para o português que se fala na cidade? Qual a diferença?. 
	Gráfico 03 - Pergunta 25: Já lhe aconteceu de estar com alguém que sabia a sua língua de casa, kaingang, mas insistia em só falar português? 

	Quadro 12 - Pergunta 18. Você tem amigos fóg?  
	Quadro 13 - Pergunta 23. Na maioria do tempo você convive mais com indígenas ou com fóg? 
	Quadro 14 - Pergunta 45. Quando você encontra um estranho fora da Terra Indígena/aldeia em que língua você fala com ele?. 
	Quadro 15 - Pergunta 47. Quando fala português, você mistura com a língua kaingang? Se sim, o que você mistura e por quê?. 
	Quadro 16 - Pergunta 48. Quando fala a língua kaingang, você mistura o português? Se sim, o que mistura e por quê?. 
	Imagem 01 - Foto da palavra kasor em um quadro da escola indígena da comunidade 

	Quadro 17 - Pergunta 39. De modo geral, quem fala melhor português, o Kaingang do Toldo Chimbangue ou da Aldeia Kondá?. 
	Quadro 18 - Pergunta 37. De modo geral, de todos os tipos de pessoas aqui, quem preserva mais a sua língua e costumes de origem? 
	Quadro 19 - Pergunta 36. O que sabe da língua do Guarani ou Xokleng? Citar palavras ou expressões 

	6.3 APRESENTAÇÃO DOS DADOS E ANÁLISE RELACIONAL INTRAGRUPAL - ALDEIA KONDÁ 
	Quadro 20 - Perguntas:  1. Qual língua mais falam aqui na comunidade? Português, kaingang, (guarani)?; 4. Que língua costuma falar na família?;  3. Qual dessas línguas você fala melhor?; e 2. Qual das línguas faladas aqui você acha a mais bonita? 
	Quadro 21 - Perguntas: 15. De modo geral, costuma falar mais a língua indígena ou português?; e 14. Em que língua gosta de conversar mais?. 
	Quadro 22 - Perguntas: 9. Que língua seus pais falavam?; 12. Que língua seus avós falavam?; e 13. Que língua você fala com seus irmãos quando os encontra?. 
	Quadro 23 - Pergunta 23. Na maioria do tempo você convive mais com indígenas ou com fóg?. 
	Quadro 24 - Pergunta 45. Quando você encontra um estranho fora da Terra Indígena/aldeia em que língua você fala com ele?. 
	Quadro 25 - Pergunta 7. Tem diferença entre o português que se fala aqui para o português que se fala em outras aldeias? Qual a diferença?. 
	Quadro 26 - Pergunta 8. Tem diferença entre o português que se fala aqui para o português que se fala na cidade? Qual a diferença?. 
	Quadro 27 - Pergunta 38. Tem diferença entre o português falado em Chapecó e em Seara? 
	Quadro 28 - Pergunta 39. De modo geral, quem fala melhor português, o Kaingang do Toldo Chimbangue ou da Aldeia Kondá?. 
	Gráfico 04 - Pergunta 26. Como aprendeu o português? (Lembretes: escola, contato, trabalho...). 

	Quadro 29 - Pergunta 26. Como aprendeu o português? (Lembretes: escola, contato, trabalho...). 
	Quadro 30 - Pergunta 48. Quando fala a língua kaingang, você mistura o português? Se sim, o que mistura e por quê?. 
	Quadro 31 - Pergunta 47. Quando fala português, você mistura com a língua kaingang? Se sim, o que você mistura e por quê?. 
	Quadro 32 - Pergunta 37. De modo geral, de todos os tipos de pessoas aqui, quem preserva mais a sua língua e costumes de origem?. 
	Quadro 33 - Pergunta 42. Existem situações em que você tem vergonha de falar Kaingang?. 
	Quadro 34 - Pergunta 25. Já lhe aconteceu de estar com alguém que sabia a sua língua de casa, kaingang, mas insistia em só falar português?. 

	6.4. DADOS DO GRUPO DE CONTROLE  
	6.4.1 Grupo de Controle  
	6.4.2 Apresentação dos dados do grupo de controle e comparação com dados dos grupos indígenas 
	Quadro 35 - Pergunta 2. Quais línguas você acha que os indígenas tanto da aldeia Kondá, quanto Toldo Chimbangue mais usam?. 
	Quadro 36 - Perguntas: 4. Qual delas eles falam melhor?; e 6. E em que língua, você acha que os indígenas costumam falar na família? 
	Quadro 37 - Pergunta 3. Qual língua eles acham mais bonita? 
	Quadro 38 - Perguntas: 8. Você acha que tem diferença entre o português que se fala na aldeia para o português que se fala aqui na cidade? Qual a diferença?; e 9. Você acha que tem diferença entre o português que se fala aqui para o português que se fala em outras aldeias? Qual a diferença?. 
	Quadro 39 - Pergunta 11. Que língua você acha que os kaingang mais antigos costumavam usar?. 
	Quadro 40 - Pergunta 13. De modo geral, o indígena costuma falar mais a língua indígena ou português?. 
	Gráfico 05 - Pergunta 22. Como o indígena aprende o português? (Lembretes: escola, contato, trabalho...) 

	Quadro 41 - Pergunta 37. Existem situações em que o indígena possa ter vergonha de falar kaingang?. 
	Quadro 42 - Pergunta 42. Quando fala português, o indígena mistura com a língua kaingang? Se sim, o que ele mistura e por quê?. 
	Quadro 43 - Pergunta 43. Quando fala a língua kaingang, o indígena mistura o português? Se sim, o que mistura e por quê?. 


	6.5 NASALIZAÇÃO DA VOGAL ORAL NO INÍCIO DA PALAVRA “INDIOMA” 
	Quadro 44 - Trechos com alguns usos do termo ‘linguagem’. 
	Quadro 45 - Trechos com alguns usos do termo ‘língua’. 
	Quadro 46 - Falantes que usaram a palavra ‘indioma’ no Toldo Chimbangue. 
	Quadro 47 - Falantes que usaram a palavra ‘indioma’ na Aldeia Kondá. 
	Quadro 48 - Ocorrências de ‘indioma’.  
	Quadro 49 - Ocorrência da nasalização em outras palavras usadas pelos indígenas. 
	Quadro 50 - Ocorrência de outros termos do dialeto rural. 

	6.6 ANÁLISE RELACIONAL DOS DADOS DA COMUNIDADE DO TOLDO CHIMBANGUE E ALDEIA KONDÁ 
	Quadro 51 - Perguntas: 1. Qual língua mais falam aqui na comunidade? Português, kaingang, (guarani)?; 4. Que língua costuma falar na família? e 15. De modo geral, costuma falar mais a língua indígena ou português?. 
	Quadro 52 - Pergunta 3. Qual dessas línguas você fala melhor? 
	Quadro 53 - Pergunta 26. Como aprendeu o português? (Lembretes: escola, contato, trabalho...). 
	Quadro 54 - Pergunta 45. Quando você encontra um estranho fora da Terra Indígena/aldeia em que língua você fala com ele?. 
	Quadro 55 - Pergunta 7. Tem diferença entre o português que se fala aqui para o português que se fala em outras aldeias? Qual a diferença?. 
	Quadro 56 - Pergunta 8. Tem diferença entre o português que se fala aqui para o português que se fala na cidade? Qual a diferença?. 
	Quadro 57 - Pergunta 39. De modo geral, quem fala melhor português, o Kaingang do Toldo Chimbangue ou da Aldeia Kondá?. 
	Quadro 58 - Pergunta 37. De modo geral, de todos os tipos de pessoas aqui, quem preserva mais a sua língua e costumes de origem? 
	Quadro 59 - Pergunta 47. Quando fala português, você mistura com a língua kaingang? Se sim, o que você mistura e por quê?. 
	Quadro 60 - Pergunta 48. Quando fala a língua kaingang, você mistura o português? Se sim, o que mistura e por quê?. 
	Quadro 61 - Falantes que usaram a palavra ‘indioma’. 


	 
	 
	7 CONSIDERAÇÕES FINAIS 
	 
	REFERÊNCIAS 
	 
	ANEXOS 

		2026-01-05T12:43:20-0300


		2026-01-12T10:20:18-0300


		2026-01-12T10:27:27-0300




